
217JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY
JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI  
MODERASI BERAGAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM  

DI INDONESIA
LOVE-BASED CURRICULUM AS A STRATEGY FOR 

RELIGIOUS MODERATION IN ISLAMIC EDUCATION IN 
INDONESIA

Umarul Faruq 
Universitas Islam Negeri Palopo, Indonesia

Jl. Bakau, Balandai, Palopo, Sulawesi Selatan-Indonesia
umarulfaruq911@gmail.com

Artikel diterima: 13 Oktober 2025, diseleksi: 27 November 2025, disetujui: 24 Desember 2025.

Copyright of Journal of Religious Policy: The Office of Religious Research and Development Jakarta, 
Ministry of Religion of the Republic of Indonesia.

Abstract

The increasing prevalence of intolerance and radicalism among Indonesian students poses a 
serious challenge to religious education and social cohesion. This study analyzes the concept 
and relevance of the Love-Based Curriculum (Kurikulum Berbasis Cinta) as a strategic 
approach to strengthening religious moderation in Islamic education, as well as examining 
its policy implications. The aim of this study is to explore the conceptual foundations of the 
curriculum and its contribution to addressing contemporary challenges in religious education. 
This research employs a qualitative approach through a literature review and content analysis 
of policy documents issued by the Ministry of Religious Affairs. The findings indicate that 
the Love-Based Curriculum plays a significant role in strengthening values of tolerance, 
balance, empathy, and inclusivity in madrasah learning. Emphasizing the affective and ethical 
dimensions of education encourages the transformation of pedagogical practices, particularly 
by expanding the role of teachers as facilitators of character formation and moral awareness. 
In addition, the curriculum supports the development of instructional materials that integrate 
Islamic teachings with humanistic and pluralistic values. The findings further demonstrate 
that the Love-Based Curriculum aligns with the national agenda on religious moderation and 

DOI:   https://doi.org/10.31330/repo. v4i2.112
Journal of Religious Policy, 4(2), 217–236

JOURNAL OF
RELIGIOUS POLICY
JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN

Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
e-ISSN: 2987-5749, p-ISSN: 2987-5757



global frameworks for preventing extremism through education. From a policy perspective, this 
curriculum represents a strategic innovation that reinforces the role of Islamic education as an 
instrument for preventing intolerance and radicalism. This study concludes that integrating 
the Love-Based Curriculum into Islamic education has the potential to foster inclusive religious 
understanding and strengthen social resilience in plural societies.

Keywords: Love-Based Curriculum, Religious Moderation, Islamic Education Policy, Religious 
Education, Tolerance.

Abstrak

Meningkatnya fenomena intoleransi dan radikalisme di kalangan pelajar Indonesia merupakan 
tantangan serius bagi pendidikan keagamaan dan kohesi sosial. Penelitian ini menganalisis konsep 
dan relevansi Kurikulum Berbasis Cinta sebagai pendekatan strategis dalam penguatan moderasi 
beragama pada pendidikan Islam, serta mengkaji implikasi kebijakannya. Tujuan penelitian ini 
adalah menelaah landasan konseptual kurikulum tersebut dan kontribusinya dalam merespons 
tantangan pendidikan keagamaan kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif melalui studi kepustakaan dan analisis isi terhadap dokumen kebijakan Kementerian 
Agama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kurikulum Berbasis Cinta berperan signifikan 
dalam memperkuat nilai toleransi, keseimbangan, empati, dan inklusivitas dalam pembelajaran 
di madrasah. Penekanan pada dimensi afektif dan etis pembelajaran mendorong transformasi 
praktik pedagogis, khususnya dalam memperluas peran guru sebagai fasilitator pembentukan 
karakter dan kesadaran moral. Selain itu, kurikulum ini mendukung pengembangan bahan ajar 
yang mengintegrasikan ajaran Islam dengan nilai-nilai humanisme dan pluralisme. Temuan 
penelitian juga menunjukkan bahwa Kurikulum Berbasis Cinta selaras dengan agenda nasional 
moderasi beragama serta kerangka global pencegahan ekstremisme berbasis pendidikan. Secara 
kebijakan, kurikulum ini merupakan inovasi strategis yang memperkuat fungsi pendidikan Islam 
sebagai instrumen pencegahan intoleransi dan radikalisme. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
integrasi Kurikulum Berbasis Cinta dalam pendidikan Islam berpotensi membangun pemahaman 
keagamaan yang inklusif dan memperkuat resiliensi sosial dalam masyarakat majemuk.

Kata kunci: Kurikulum Berbasis Cinta, Moderasi Beragama, Kebijakan Pendidikan Islam, 
Pendidikan Keagamaan, Toleransi.

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam di Indonesia menghadapi tantangan kompleks terkait 
fenomena intoleransi, radikalisme, dan dehumanisasi yang mengancam nilai-
nilai keberagaman dan persatuan bangsa (Azra, 2020; Huda, 2021). Survei 
PPIM UIN Jakarta tahun 2021 menunjukkan bahwa 37,2% pelajar Indonesia 
memiliki sikap intoleran terhadap pemeluk agama lain, sementara 23,4% siswa 
madrasah cenderung mendukung tindakan radikal untuk menegakkan ajaran 
agama (PPIM, 2021). Data ini mengindikasikan bahwa sistem pendidikan 
keagamaan belum sepenuhnya berhasil menanamkan nilai-nilai moderasi 
beragama yang menjadi roh ajaran Islam rahmatan lil ‘alamin (Ramli & Suradi, 
2023).

218 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



Berbagai strategi moderasi beragama telah diterapkan dalam pendidikan 
Islam selama ini, seperti penguatan paradigma moderasi, pengembangan 
kurikulum, dan metode pembelajaran yang inklusif. Namun, riset-riset 
terdahulu menunjukkan bahwa strategi-strategi tersebut belum optimal dalam 
mengurangi intoleransi dan radikalisme secara menyeluruh pada generasi 
muda. Faktor-faktor seperti ketidaksiapan tenaga pendidik, materi ajar 
yang cenderung normatif, dan resistensi terhadap pendekatan baru menjadi 
tantangan utama dalam pelaksanaan strategi moderasi beragama konvensional. 
Oleh karena itu, muncul kebutuhan akan pendekatan baru yang lebih holistik 
dan kontekstual guna memperkuat moderasi beragama dalam pendidikan 
Islam.

Keberadaan Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) muncul sebagai respons atas 
gap tersebut dengan menawarkan paradigma pembelajaran yang menempatkan 
cinta sebagai prinsip dasar pembelajaran, tidak hanya cinta kepada Tuhan 
dan sesama manusia, tetapi juga kepada hewan, tumbuhan, dan seluruh alam 
semesta (Kemenag RI, 2025; Rani, 2024). Pendekatan inovatif ini menandai 
pergeseran paradigma pendidikan Islam dari model teacher-centered yang 
doktriner menuju student-centered yang dialogis dan berbasis pengalaman 
(Roro et al., 2025).

Tinjauan pustaka menunjukkan bahwa moderasi beragama (wasathiyah) 
merupakan sikap beragama yang seimbang antara pengamalan agama sendiri 
dengan penghormatan kepada praktik beragama orang lain (Shihab, 2019; Ramli 
& Suradi, 2023). Studi komparatif di Malaysia dan Turki menunjukkan bahwa 
pendidikan Islam moderat yang mengintegrasikan nilai keseimbangan, keadilan, 
dan toleransi efektif mencegah radikalisme (Sahin, 2013; Saat & Yusoff, 2020). 
Pengembangan kurikulum holistik yang mengintegrasikan dimensi kognitif, 
afektif, spiritual, dan sosial telah diterapkan di Finlandia dan Singapura dengan 
fokus pada kesejahteraan peserta didik dan pendidikan karakter (Sahlberg, 
2015; MOE Singapore, 2021). Metode Appreciative Inquiry terbukti efektif 
dalam meningkatkan motivasi belajar dan karakter positif peserta didik karena 
menciptakan lingkungan belajar yang positif dan memberdayakan (Lickona, 
1991; Jufri et al., 2022). Namun demikian, penelitian-penelitian tersebut 
belum mengeksplorasi bagaimana konsep cinta dapat dijadikan prinsip dasar 
pembelajaran yang mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial-emosional, dan 
ekologis untuk memperkuat moderasi beragama, sebagaimana yang menjadi 
keunikan KBC (Rachman, 2021; Azra, 2012).

219

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



Berdasarkan latar belakang dan tinjauan pustaka tersebut, penelitian ini 
bertujuan untuk: (1) menganalisis konsep dan landasan filosofis Kurikulum 
Berbasis Cinta sebagai inovasi kebijakan pendidikan Islam di Indonesia; (2) 
mengkaji relevansi KBC dengan konsep moderasi beragama dan kontribusinya 
dalam mencegah intoleransi dan radikalisme; dan (3) mengidentifikasi implikasi 
teoretis dan praktis implementasi KBC serta merumuskan rekomendasi 
kebijakan untuk mengoptimalkan implementasinya di madrasah se-Indonesia. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library 
research, menganalisis dokumen resmi Kementerian Agama RI, khususnya 
Panduan Kurikulum Berbasis Cinta dan Keputusan Dirjen Pendidikan Islam 
Nomor 6077 Tahun 2025, serta jurnal ilmiah dan hasil penelitian terdahulu 
yang relevan (Kemenag RI, 2025). Teknik analisis data menggunakan content 
analysis dengan pendekatan deskriptif-analitis melalui tiga tahapan: reduksi 
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan berdasarkan triangulasi 
sumber data dan teori (Miles & Huberman, 1994). Pendekatan komparatif juga 
digunakan untuk membandingkan KBC dengan model pendidikan inklusif 
di Finlandia, Singapura, Kanada, Turki, dan Malaysia guna mengidentifikasi 
keunikan dan keunggulan komparatif KBC.

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) 
dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis yang bertujuan menganalisis 
kebijakan Kurikulum Berbasis Cinta sebagai strategi moderasi beragama 
dalam pendidikan Islam di Indonesia. Penelitian tidak dilakukan di lokasi 
geografis tertentu, melainkan fokus pada penelaahan literatur yang tersedia 
di perpustakaan digital, repositori institusi, dan database jurnal online, yang 
dilaksanakan pada periode Juli hingga Oktober 2025.

Penelitian ini bersifat kualitatif deskriptif-analitis untuk menggambarkan 
dan menganalisis fenomena secara sistematis dan faktual mengenai Kurikulum 
Berbasis Cinta. Data dikumpulkan dari berbagai literatur seperti dokumen 
kebijakan resmi, buku, jurnal ilmiah, dan publikasi terkait kebijakan pendidikan 
Islam serta moderasi beragama dengan menggunakan content analysis (analisis 
isi) untuk memahami makna, konsep, dan implementasi KBC. Sumber data 
terdiri dari data primer berupa dokumen resmi Panduan Kurikulum Berbasis 
Cinta yang diterbitkan Kementerian Agama RI melalui Keputusan Direktur 
Jenderal Pendidikan Islam Nomor 6077 Tahun 2025, berita resmi peluncuran 
KBC, dan dokumen kebijakan terkait dari website Kemenag RI. Data sekunder 

220 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



mencakup jurnal ilmiah nasional dan internasional tentang moderasi 
beragama, kebijakan pendidikan Islam, pendidikan inklusif, dan kurikulum 
pendidikan agama yang diperoleh dari Google Scholar, Portal Garuda, Neliti, 
dan repositori perguruan tinggi Islam di Indonesia, serta buku referensi tentang 
pengembangan kurikulum dan teori kebijakan pendidikan.

Teknik pengumpulan data menggunakan studi kepustakaan melalui 
dokumentasi dan telaah literatur dengan tahapan Kuhlthau, meliputi pemilihan 
topik, eksplorasi informasi, penentuan fokus penelitian, pengumpulan data 
primer dan sekunder, klasifikasi dan kategorisasi data, hingga penyusunan 
laporan penelitian secara sistematis. Proses pengumpulan dilakukan 
dengan membaca kritis, mencatat poin penting, mengklasifikasikan literatur 
berdasarkan relevansi, dan menganalisis keterkaitan antar sumber untuk 
membangun argumentasi komprehensif. Teknik analisis data menggunakan 
analisis isi (content analysis) model Miles dan Huberman yang dilakukan 
secara interaktif dan berkelanjutan, dengan tiga komponen utama: reduksi 
data (pemilihan dan penyederhanaan data untuk fokus pada hal penting), 
penyajian data (penyusunan informasi sistematis untuk penarikan kesimpulan), 
dan penarikan kesimpulan atau verifikasi (perumusan makna dan interpretasi 
data). Analisis deskriptif digunakan untuk mendeskripsikan konsep, prinsip, 
dan strategi implementasi Kurikulum Berbasis Cinta, sedangkan analisis 
komparatif digunakan untuk membandingkan konsep KBC dengan teori dan 
praktik moderasi beragama dalam pendidikan Islam.

PEMBAHASAN

Latar Belakang dan Konsep Kurikulum Berbasis Cinta

Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) diluncurkan oleh Kementerian Agama 
Republik Indonesia pada 24 Juli 2025 di Makassar sebagai respons strategis 
terhadap tantangan dehumanisasi yang melanda pendidikan Indonesia 
(Kemenag RI, 2025). Menteri Agama Prof. Dr. KH. Nasaruddin Umar 
menegaskan bahwa fenomena intoleransi, kekerasan, dan polarisasi sosial 
di kalangan pelajar menjadi kegelisahan utama yang mendorong lahirnya 
kebijakan ini (Rani, 2024; Yaputra, 2024). Peluncuran KBC didasarkan pada 
Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam Nomor 6077 Tahun 2025 yang 
menetapkan Panduan Kurikulum Berbasis Cinta sebagai acuan pembelajaran 
di madrasah yang diselenggarakan pemerintah maupun masyarakat (Kemenag 
RI, 2025).

221

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



Secara konseptual, KBC merupakan kurikulum yang dirancang dengan 
menitikberatkan pada pengembangan karakter, pembelajaran berbasis 
pengalaman, serta perhatian mendalam terhadap aspek sosial dan emosional 
dalam pendidikan (Kemenag RI, 2025). Kurikulum ini bertujuan melahirkan 
insan yang humanis, nasionalis, naturalis, toleran, dan selalu mengedepankan 
cinta sebagai prinsip dasar kehidupan. Landasan filosofis KBC berpijak pada 
prinsip bahwa Tuhan, manusia, dan alam semesta merupakan satu kesatuan 
yang utuh dan tak terpisahkan, saling mencerminkan, dan manunggal dalam 
mekanisme sympathea atau saling cinta (Kemenag RI, 2025). Konsep ini 
sejalan dengan pandangan Stoikisme tentang interkoneksi universal yang 
menggambarkan alam semesta sebagai organisme tunggal yang saling 
terhubung (Rachman, 2021).

Kebaruan KBC terletak pada lima aspek utama yang bersifat holistik: 
cinta kepada Tuhan (hablum minallah), cinta kepada sesama manusia tanpa 
memandang perbedaan agama (hablum minannas), cinta kepada hewan, 
cinta kepada tumbuhan, dan cinta kepada alam semesta (Kemenag RI, 
2025). Pendekatan ini menggunakan metode Appreciative Inquiry dengan 
empat tahapan yang disingkat 4D: Discovery (penemuan), Dream (impian), 
Design (desain), dan Destiny (dampak). Metode ini berfokus pada kekuatan, 
keberhasilan, dan potensi terbaik yang dimiliki, berbeda dengan pendekatan 
kurikulum sebelumnya yang cenderung fokus pada kelemahan (Kemenag RI, 
2025).

Dimensi kritis terhadap KBC juga perlu diungkapkan secara terbuka agar 
pembahasan lebih berimbang. Beberapa pihak menilai bahwa konsep cinta 
yang diusung KBC masih terlalu abstrak dan memerlukan definisi yang lebih 
operasional agar dapat diimplementasikan secara efektif di madrasah (Pakar 
UM Surabaya, 2025). Selain itu, implementasi KBC menghadapi kendala 
serius dari ketidaksiapan guru yang harus bertransisi dari model pembelajaran 
teacher-centered yang doktriner menjadi model student-centered dan interaktif 
berbasis Appreciative Inquiry. Keterbatasan sarana prasarana madrasah, 
terutama di daerah terpencil, juga menjadi hambatan nyata yang belum 
sepenuhnya teratasi (Kemenag RI, 2025).

Selain itu, terdapat risiko resistensi dari kelompok konservatif yang khawatir 
bahwa pendekatan kurikulum yang menekankan cinta dan keterbukaan ini bisa 
mengaburkan garis tegas doktrin keagamaan (Radar Indonesia News, 2025). 
Kritik serupa juga disampaikan Ketua Forum Ulama Umat Indonesia (FUUI), 
KH Athian Ali Dai, yang menilai bahwa KBC berpotensi mengarahkan ajaran 

222 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



akidah karena guru agama berspekulasi tidak lagi menegaskan kebenaran agama 
yang diyakininya secara eksplisit dalam proses pembelajaran (Suaraislam.id, 
2025).

Meski demikian, keunggulan KBC terletak pada pendekatan holistiknya 
yang mengintegrasikan nilai spiritual, sosial, emosional, dan ekologis, serta 
potensinya untuk mencetak generasi muda yang tidak hanya berbasis akademik 
tetapi juga berkarakter humanis dan toleran. Agar KBC dapat mewujudkan 
potensi tersebut, sangat diperlukan evaluasi dan pengembangan berkelanjutan, 
termasuk penyusunan indikator keberhasilan yang operasional, pelatihan guru 
secara intensif, serta penguatan sarana pembelajaran.

Dengan demikian, Kurikulum Berbasis Cinta bukan sekadar inovasi 
normatif, tetapi merupakan kebijakan strategis yang menghadirkan harapan 
baru sekaligus menuntut komitmen dan dukungan luas dari berbagai pemangku 
kepentingan untuk mengatasi kelemahan-kelemahan tersebut demi tercapainya 
moderasi beragama di pendidikan Islam Indonesia.

Landasan Filosofis Kurikulum Berbasis Cinta

Landasan filosofis KBC (Tabel 1) terbagi dalam tiga pilar utama yang 
membentuk bangunan ilmu komprehensif. Pertama, secara ontologis, KBC 
memandang bahwa Tuhan, manusia, dan alam semesta merupakan satu 
kesatuan yang utuh dan tak terpisahkan (Kemenag RI, 2025). Ketiganya saling 
mencerminkan dan manunggal (mushmat) dalam esensinya, di mana beroperasi 
mekanisme sympathea—saling cinta (‘isyq/hubb)—sebagai pondasi terciptanya 
keserasian dan keseimbangan kehidupan. Pandangan ini menegaskan bahwa 
tindakan yang mendorong kebencian, pemaksaan, atau konflik merupakan 
pelanggaran serius terhadap prinsip cinta yang merusak harmoni kosmis dan 
merugikan eksistensi manusia (Kemenag RI, 2025).

Tabel 1. 
Landasan filosofis kurikulum berbasis cinta

Dimensi Prinsip Utama Penjelasan Implikasi Pendidikan

Ontologis Kesatuan Tuhan-
Manusia-Alam

Sympathea (saling cinta) 
sebagai mekanisme 
universal yang menyatukan 
realitas

Pembelajaran holistik yang 
menghubungkan dimensi 
spiritual, humanis, dan 
ekologis

223

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



Dimensi Prinsip Utama Penjelasan Implikasi Pendidikan

Epistemologis Tajalli Al-Haqq Alam semesta sebagai 
wadah tanda-tanda 
kebesaran Allah dan 
sumber pengetahuan

Experiential learning untuk 
memahami keterkaitan 
mendalam antarrealitas

Aksiologis Tawaazun 
(keseimbangan)

Etika dan akhlak luhur 
berbasis cinta kepada 
semua unsur alam semesta

Pendidikan karakter yang 
menjunjung keindahan, 
tanggung jawab, dan 
keharmonisan

Sumber: Kemenag RI (2025)

Kedua, secara epistemologis, KBC memandang seluruh unsur alam 
semesta sebagai wadah tanda-tanda kebesaran Allah (tajalli Al-Haqq) yang 
mengandung kebenaran dan kebaikan dalam keselarasan sempurna (Kemenag 
RI, 2025). Setiap unsur kehidupan berfungsi sebagai sumber pengetahuan 
yang tak terbatas dan saling mengilhami. Dalam KBC, subjek dan objek 
pengetahuan tidak terpisah, melainkan berada dalam hubungan kesatuan yang 
saling melengkapi dan memperkaya. Oleh sebab itu, metode pembelajaran KBC 
menghadirkan pengalaman nyata (hudhuri) melalui pembelajaran berbasis 
pengalaman (experiential learning) agar murid tidak hanya mengakumulasi 
informasi, tetapi menyelami keterkaitan mendalam di antara semua hal yang 
diikat prinsip cinta universal (Kemenag RI, 2025).

Ketiga, secara aksiologis, KBC menekankan bahwa manusia harus menjalani 
hidup dengan menjunjung tinggi etika dan akhlak luhur serta mengembangkan 
apresiasi mendalam terhadap keindahan berbasis cinta kepada semua unsur 
alam semesta (Kemenag RI, 2025). Meskipun Al-Qur’an menggunakan istilah 
sakh-khara terkait posisi alam terhadap manusia, istilah ini tidak boleh 
diartikan sebagai izin bersikap sewenang-wenang, melainkan sebagai amanah 
besar untuk memelihara keserasian dan keseimbangan alam berdasarkan 
prinsip tawaazun (keseimbangan) serta memastikan keberlanjutan dan 
keharmonisan seluruh ciptaan (Kemenag RI, 2025).

Kurikulum Berbasis Cinta sebagai Strategi Moderasi Beragama

Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) memiliki relevansi kuat dengan konsep 
moderasi beragama (wasathiyah) yang menjadi program prioritas Kementerian 
Agama RI. Moderasi beragama dipahami sebagai sikap seimbang antara 
pengamalan agama sendiri dengan penghormatan terhadap praktik beragama 

224 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



orang lain yang berbeda keyakinan (Arifin & Huda, 2024; Fahmi & Syarif, 
2025; Ramli & Suradi, 2023). Konsep ini sejalan dengan prinsip KBC, yang 
menempatkan cinta kepada sesama manusia tanpa memandang perbedaan 
agama sebagai pilar utamanya (Kemenag RI, 2025). Dalam konteks Indonesia 
yang multikultural, KBC menjadi solusi strategis mengatasi intoleransi dan 
radikalisme yang mengancam persatuan bangsa (Huda, 2021; Fahmi & Syarif, 
2025).

Namun, penting untuk meninjau juga kurikulum pendidikan Islam yang 
berlaku sebelumnya guna memahami kesinambungan dan penyempurnaan 
nilai-nilai moderasi beragama. Kurikulum terdahulu telah memuat nilai 
toleransi dan keseimbangan dalam beragama, sebagaimana tercermin dalam 
pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang menekankan akhlak mulia, 
penghormatan sesama, dan keimanan yang moderat. Meski demikian, evaluasi 
kritis menunjukkan bahwa integrasi nilai tersebut seringkali belum optimal dan 
implementasinya bervariasi antar madrasah, sehingga belum efektif mengatasi 
maraknya intoleransi dan radikalisme (Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat, 
2021; Ramli & Suradi, 2023). Upaya penyempurnaan melalui KBC merupakan 
kelanjutan historis dari komitmen pendidikan Islam dalam menguatkan 
moderasi beragama.

Relevansi KBC dengan moderasi beragama dapat dilihat dari empat aspek 
utama. Pertama, KBC menanamkan nilai keseimbangan (tawazun) dalam 
beragama. Konsep cinta kepada Tuhan (hablum minallah) tidak dipisahkan 
dari cinta kepada sesama manusia (hablum minannas), sehingga peserta didik 
diajarkan bahwa ibadah vertikal harus selaras dengan akhlak horizontal yang 
inklusif dan toleran. Ini mencegah sikap ekstrem yang hanya fokus pada ritual 
formal namun mengabaikan kemanusiaan, atau sebaliknya, melupakan dimensi 
spiritual (Kemenag RI, 2025; Sirojuddin, 2025; Jufri et al., 2022).

Kedua, KBC mendorong sikap toleransi dan penghormatan terhadap 
perbedaan sebagai manifestasi kasih sayang universal. Cinta kepada sesama 
manusia dilandasi inklusivitas yang melampaui batas perbedaan keyakinan, 
suku, ras, dan golongan. Pendekatan ini konsisten dengan konsep rahmatan lil 
‘alamin yang menjadi hakikat Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam semesta, 
bukan hanya umat Islam (Shihab, 2019). Pembelajaran berbasis pengalaman 
dalam KBC bertujuan agar nilai toleransi tidak hanya dipahami kognitif tetapi 
juga dihayati afektif dan dipraktikkan sehari-hari (Kemenag RI, 2025).

Ketiga, KBC mencegah ekstremisme dan radikalisme melalui pendekatan 
holistik yang mengembangkan kecerdasan spiritual, emosional, dan sosial 

225

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



seimbang. Radikalisme sering kali timbul akibat pemahaman agama parsial, 
eksklusif, dan kaku, disertai kurangnya empati. KBC menanamkan nilai kasih 
sayang sejak dini ke semua makhluk ciptaan, membentuk peserta didik yang 
humanis, empatik, dan menghargai kehidupan, sehingga sulit berkembang 
sikap kebencian dan kekerasan yang menjadi ciri paham radikal (Azra, 2020; 
Kemenag RI, 2025).

Keempat, KBC memperkuat keharmonisan antarumat beragama melalui 
penguatan tiga pilar ukhuwah: ukhuwah Islamiyah, ukhuwah wathaniyah, dan 
ukhuwah basyariyah (Kemenag RI, 2025). Madrasah mendidik peserta untuk 
bangga dengan identitas keislaman yang tetap menghormati dan bekerja sama 
dengan pemeluk agama lain demi kehidupan bersama yang harmonis (Fahmi 
& Syarif, 2025).

Implementasi Kurikulum Berbasis Cinta dalam Pembelajaran

Implementasi KBC di madrasah menggunakan pendekatan Appreciative 
Inquiry (AI) dengan empat tahapan 4D: Discovery, Dream, Design, dan 
Destiny (Kemenag RI, 2025). Tahap Discovery (penemuan) mengajak peserta 
didik untuk mengidentifikasi dan menghargai kekuatan, keberhasilan, dan 
nilai-nilai positif yang telah ada dalam diri mereka dan lingkungannya. Dalam 
konteks moderasi beragama, peserta didik diajak untuk menemukan nilai-nilai 
kasih sayang, toleransi, dan kebaikan yang telah dipraktikkan oleh tokoh-tokoh 
agama, keluarga, dan masyarakat sekitar (Kemenag RI, 2025).

Implementasi Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) di madrasah menggunakan 
pendekatan Appreciative Inquiry (AI) dengan empat tahapan 4D: Discovery, 
Dream, Design, dan Destiny (Kemenag RI, 2025). Tahap Discovery mengajak 
peserta didik mengidentifikasi dan menghargai kekuatan, keberhasilan, dan 
nilai positif dalam diri serta lingkungan mereka, termasuk nilai kasih sayang, 
toleransi, dan kebaikan yang dipraktikkan tokoh agama dan masyarakat sekitar. 
Tahap Dream mendorong mereka membayangkan masa depan ideal dengan 
nilai cinta dan moderasi beragama terwujud optimal, sementara Tahap Design 
membantu merancang strategi konkret untuk menerapkannya. Tahap Destiny 
adalah fase implementasi dan evaluasi rancangan dengan bimbingan guru yang 
berperan sebagai fasilitator (Kemenag RI, 2025; Sirojuddin, 2025).

Namun, meskipun ideal dalam rancangan, implementasi KBC menghadapi 
tantangan nyata yang menuntut penyesuaian dan adaptasi secara kontekstual. 
Dari masa ke masa, penyesuaian kurikulum mendapati hambatan seperti 

226 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



ketidaksiapan tenaga pendidik untuk beralih dari metode pembelajaran 
tradisional ke pendekatan dialogis dan pengalaman ini (Kemenag RI, 2025). 
Guru sering kali menghadapi beban administrasi yang tinggi, keterbatasan 
pelatihan intensif, serta kondisi sarana prasarana madrasah di berbagai daerah 
yang belum memadai, khususnya di wilayah terpencil dan madrasah swasta 
(Serambimuslim, 2025; Radarindonesianews, 2025).

Selain itu, resistensi kultural dan ideologis dari sebagian pendidik 
dan komunitas konservatif tetap menjadi tantangan signifikan. Beberapa 
menganggap paradigma cinta dan pendekatan humanis KBC terlalu “lembut” 
dan kurang tegas, sehingga implementasi kebijakan ini butuh strategi sosialisasi 
dan pendampingan yang matang agar dapat diterima luas (UIN Syarif 
Hidayatullah, 2025).

Untuk menjawab dinamika dan tantangan tersebut, perlu keberlanjutan 
dalam evaluasi dan pengembangan kurikulum, termasuk penyusunan indikator 
keberhasilan yang aplikatif, peningkatan pelatihan berbasis praktik, dan 
penguatan dukungan sarana pembelajaran. Kebijakan afirmatif, kolaborasi 
multi-pihak, serta penguatan kepemimpinan di setiap jenjang pendidikan 
menjadi kunci untuk memastikan KBC tidak sekadar jargon ideal, melainkan 
membawa perubahan riil dalam pendidikan Islam di Indonesia.

Implikasi Kebijakan Kurikulum Berbasis Cinta

Implementasi KBC membawa implikasi signifikan terhadap sistem 
pendidikan keagamaan di Indonesia, baik dari aspek teoretis maupun praktis. 
Secara teoretis, KBC memperkaya khazanah pengembangan kurikulum 
pendidikan Islam dengan menawarkan paradigma baru yang menekankan pada 
pendekatan holistik, humanis, dan berbasis nilai kasih sayang (Kemenag RI, 
2025). Paradigma ini memberikan kontribusi terhadap teori kurikulum yang 
selama ini cenderung fokus pada aspek kognitif dan keterampilan teknis, dengan 
menambahkan dimensi spiritual, emosional, dan sosial secara terintegrasi 
(Roro et al. 2025).

227

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



Tabel 2. 
Tahapan implementasi Appreciative Inquiry (4D) dalam Kurikulum Berbasis Cinta

Tahap Fokus 
Kegiatan

Metode 
Pembelajaran Peran Guru Hasil yang 

Diharapkan

Discovery 
(Penemuan)

Identifikasi 
nilai-nilai positif 
dalam diri dan 
lingkungan

Diskusi reflektif, 
wawancara tokoh 
agama, observasi 
komunitas

Fasilitator 
refleksi dan 
apresiasi

Kesadaran 
tentang kekuatan 
dan potensi yang 
dimiliki

Dream (Impian) Membayangkan 
masa depan ideal 
berbasis cinta 
dan moderasi

Role-playing, 
diskusi 
kelompok, 
visualisasi kreatif

Motivator dan 
inspirator

Visi personal 
tentang 
masyarakat yang 
harmonis dan 
toleran

Design (Desain) Merancang 
strategi konkret 
penerapan nilai 
cinta

Proyek 
kolaboratif, 
perencanaan 
program sosial, 
dialog antarumat 
beragama

Pembimbing 
perancangan

Rencana aksi 
konkret untuk 
menerapkan 
nilai cinta dalam 
kehidupan

Destiny 
(Dampak)

Implementasi 
dan evaluasi 
rancangan

Praktik langsung, 
refleksi dampak, 
penilaian 
formatif

Evaluator dan 
pendamping

Internalisasi 
nilai cinta dalam 
perilaku sehari-
hari

Sumber: Kemenag RI (2025); Sirojuddin (2025)

Secara praktis, KBC menuntut transformasi pembelajaran di madrasah 
dari pendekatan teacher-centered yang cenderung doktriner menjadi student-
centered yang bersifat dialogis, partisipatif, berbasis pengalaman (Kemenag RI, 
2025), dan program prioritas Kemenag untuk memperkuat moderasi beragama 
dalam pendidikan (Kemenag RI, 2020). Guru tidak lagi hanya berfungsi sebagai 
pentransfer pengetahuan, tetapi sebagai fasilitator yang menciptakan lingkungan 
belajar yang kondusif bagi peserta didik untuk mengembangkan karakter cinta, 
empati, dan toleransi. Transformasi ini memerlukan pelatihan intensif bagi 
guru untuk memahami filosofi KBC, menguasai metode Appreciative Inquiry, 
dan mengembangkan kreativitas dalam merancang pembelajaran berbasis 
pengalaman yang bermakna (Jufri et al., 2022). Lihat Tabel 2.

Implikasi lain dari KBC adalah pengembangan bahan ajar dan media 
pembelajaran yang sesuai dengan prinsip-prinsip kurikulum. Buku teks, modul, 
dan media pembelajaran digital perlu dirancang untuk mengintegrasikan nilai-

228 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



nilai cinta dalam setiap mata pelajaran, bukan hanya pada Pendidikan Agama 
Islam tetapi juga pada mata pelajaran umum seperti IPA, IPS, Bahasa, dan 
Seni (Kemenag RI, 2025). Pembelajaran IPA, misalnya, dapat diintegrasikan 
dengan tema cinta kepada alam semesta dengan mengajak peserta didik untuk 
mengeksplorasi keajaiban ciptaan Allah dan tanggung jawab manusia dalam 
menjaga kelestarian lingkungan. Pembelajaran Bahasa dapat diintegrasikan 
dengan tema cinta kepada sesama manusia melalui kegiatan menulis surat 
empati, membuat puisi perdamaian, atau berdiskusi tentang pentingnya 
komunikasi yang santun dan toleran (Roro et al., 2025)

Tantangan dan Peluang Implementasi

Implementasi KBC di madrasah menghadapi beberapa tantangan yang 
perlu diantisipasi. Tantangan pertama adalah kesiapan tenaga pendidik dalam 
mengimplementasikan pendekatan baru yang memerlukan perubahan mindset 
dan kompetensi pedagogis (Idris & Putra, 2021). Banyak guru yang sudah 
terbiasa dengan metode pembelajaran konvensional yang bersifat ceramah dan 
hafalan, sehingga perlu waktu dan upaya untuk beradaptasi dengan metode 
Appreciative Inquiry yang lebih interaktif dan reflektif, sejalan dengan temuan 
penelitian tentang tantangan transformasi pedagogis (Rachman, 2021). Oleh 
karena itu, Kementerian Agama perlu menyediakan program pelatihan dan 
pendampingan yang intensif dan berkelanjutan bagi guru dan kepala madrasah 
(Kemenag RI, 2025).

Tantangan kedua adalah ketersediaan sarana dan prasarana pendukung 
pembelajaran berbasis pengalaman. KBC menuntut adanya ruang belajar yang 
fleksibel, akses terhadap alam dan lingkungan sekitar, serta media pembelajaran 
yang beragam dan menarik (Kemenag RI, 2025). Tidak semua madrasah, 
terutama di daerah terpencil dan tertinggal, memiliki fasilitas yang memadai 
untuk mendukung pembelajaran berbasis pengalaman. Penelitian menunjukkan 
kesenjangan kualitas implementasi kebijakan pendidikan agama antara daerah 
perkotaan dan terpencil (Winata et al., 2021). Diperlukan komitmen pemerintah 
dan pemangku kepentingan untuk mengalokasikan anggaran yang cukup bagi 
pengembangan infrastruktur pendidikan madrasah (World Bank, 2018).

Tantangan ketiga adalah potensi resistensi dari kelompok masyarakat 
yang memiliki pemahaman keagamaan yang konservatif dan eksklusif. 
Beberapa kelompok mungkin menganggap penekanan KBC pada toleransi 
dan penghormatan terhadap perbedaan agama sebagai ancaman terhadap 
kemurnian akidah Islam (Bruinessen, 2013). Untuk mengatasi hal ini, 

229

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



Kementerian Agama perlu melakukan sosialisasi yang komprehensif kepada 
masyarakat tentang landasan teologis dan filosofis KBC yang sebenarnya tidak 
bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan justru mengaktualisasikan nilai-
nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin (Kemenag RI, 2025).

Meski menghadapi berbagai tantangan, implementasi KBC juga membuka 
peluang besar untuk memperkuat moderasi beragama dan mencegah 
radikalisme di kalangan generasi muda. Pertama, KBC memberikan alternatif 
model pendidikan Islam yang progresif, inklusif, dan humanis yang dapat 
menjadi rujukan bagi negara-negara Muslim lainnya dalam mengembangkan 
pendidikan keagamaan yang moderat (Kemenag RI, 2025). Kedua, KBC 
berpotensi meningkatkan kualitas lulusan madrasah yang tidak hanya unggul 
dalam aspek akademik dan keagamaan, tetapi juga memiliki karakter yang kuat, 
empati yang tinggi, dan kemampuan untuk hidup harmonis dalam masyarakat 
multikultural (Lickona, 1991). Ketiga, KBC dapat memperkuat posisi madrasah 
sebagai lembaga pendidikan yang berkontribusi nyata dalam membangun 
masyarakat yang damai, toleran, dan berkeadilan (Azra, 2012).

Perbandingan Kurikulum Berbasis Cinta dengan Model Pendidikan 
Inklusif Global

Untuk memperkaya analisis, penting untuk membandingkan Kurikulum 
Berbasis Cinta dengan model-model pendidikan inklusif dan multikultural 
yang telah dikembangkan di negara-negara lain. Perbandingan ini bertujuan 
untuk mengidentifikasi keunikan KBC sekaligus belajar dari praktik terbaik 
pendidikan global yang dapat diadaptasi dalam konteks Indonesia (Tabel 3).

Tabel 3. 
Perbandingan Kurikulum Berbasis Cinta dengan model pendidikan inklusif global

Negara Model/
Program Fokus Utama Kesamaan dengan 

KBC
Keunggulan 

KBC

Finlandia Holistic 
Education

Well-being 
peserta didik, 
pembelajaran 
berbasis 
kompetensi

Penekanan aspek 
sosial-emosional dan 
pembelajaran berbasis 
pengalaman

Dimensi spiritual-
teologis yang kuat 
dengan konsep 
cinta universal

230 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



Negara Model/
Program Fokus Utama Kesamaan dengan 

KBC
Keunggulan 

KBC

Singapura Character & 
Citizenship 
Education (CCE)

Respect, 
responsibility, 
resilience, 
harmony

Pendidikan karakter 
sistematis dengan nilai 
moral dan harmoni 
sosial

Integrasi 5 
dimensi cinta: 
kepada Tuhan, 
manusia, hewan, 
tumbuhan, alam 
semesta

Kanada Multicultural 
Education

Keberagaman 
budaya, agama, 
bahasa, dan 
inklusivitas

Toleransi dan 
penghormatan 
terhadap perbedaan

Konsep cinta 
sebagai prinsip 
dasar yang 
mengikat semua 
hubungan sosial

Turki & 
Malaysia

Islam of 
Tolerance & 
Wasatiyyah

Moderasi 
beragama, 
toleransi, 
mencegah 
radikalisme

Tujuan memperkuat 
moderasi dan 
mencegah radikalisme

Pendekatan 
holistik yang 
mencakup 
hubungan 
manusia-alam 
semesta

Sumber: Sahlberg (2015); MOE Singapore (2021); Roro et al. (2025); Sahin (2013); 
Saat & Yusoff (2020)

Di Finlandia, pendidikan dikenal dengan pendekatannya yang holistik 
dan humanis, dengan fokus pada well-being (kesejahteraan) peserta didik, 
pembelajaran berbasis kompetensi, dan penghormatan terhadap individualitas 
(Sahlberg, 2015). Model pendidikan Finlandia menekankan pentingnya 
menciptakan lingkungan belajar yang bebas dari tekanan kompetisi, mendorong 
kreativitas, dan membangun kepercayaan antara guru dan peserta didik. 
Terdapat kesamaan filosofis antara model Finlandia dengan KBC dalam hal 
penekanan pada aspek sosial-emosional, pembelajaran berbasis pengalaman, 
dan penghormatan terhadap keunikan setiap peserta didik. Namun, KBC 
memiliki dimensi spiritual dan teologis yang kuat yang tidak ditemukan dalam 
model Finlandia yang lebih sekuler (Kemenag RI, 2025).

Di Singapura, pendidikan karakter dikembangkan melalui program 
Character and Citizenship Education (CCE) yang mengintegrasikan nilai-nilai 
moral, kewarganegaraan, dan harmoni sosial dalam kurikulum (MOE Singapore, 
2021). Program CCE menekankan pentingnya respect (penghormatan), 
responsibility (tanggung jawab), resilience (ketahanan), integrity (integritas), 
care (kepedulian), dan harmony (keharmonisan). Pendekatan Singapura lebih 

231

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



terstruktur dan sistematis dengan kurikulum yang jelas dan terukur. KBC dapat 
belajar dari sistematika dan kejelasan kurikulum CCE Singapura, terutama 
dalam hal pengembangan indikator capaian pembelajaran dan instrumen 
evaluasi yang terukur.

Di Kanada, pendidikan multikultural telah menjadi bagian integral 
dari sistem pendidikan nasional sejak tahun 1970-an, dengan fokus pada 
penghormatan terhadap keberagaman budaya, agama, dan bahasa (Roro et al., 
2025). Pendidikan multikultural Kanada menekankan pentingnya mengajarkan 
peserta didik untuk menghargai perbedaan, melawan stereotip dan prasangka, 
serta membangun masyarakat yang inklusif dan adil. KBC memiliki kesamaan 
dengan pendekatan multikultural Kanada dalam hal penekanan pada toleransi 
dan penghormatan terhadap perbedaan, namun KBC memiliki keunggulan 
dalam dimensi spiritual yang lebih mendalam dengan konsep cinta sebagai 
prinsip dasar yang mengikat semua hubungan sosial (Kemenag RI, 2025).

Di negara-negara Muslim seperti Turki dan Malaysia, pendidikan Islam 
moderat telah dikembangkan sebagai respons terhadap ancaman radikalisme 
dan ekstremisme (Sahin, 2013; Saat & Yusoff, 2020). Turki mengembangkan 
konsep “Islam of tolerance” yang menekankan pada pemahaman Islam yang 
moderat, toleran, dan menghormati keberagaman. Malaysia mengembangkan 
program “Wasatiyyah” (moderasi) yang mengintegrasikan nilai-nilai 
keseimbangan, keadilan, dan toleransi dalam kurikulum pendidikan Islam. KBC 
memiliki kesamaan dengan pendekatan Turki dan Malaysia dalam hal tujuan 
untuk memperkuat moderasi beragama dan mencegah radikalisme, namun KBC 
memiliki keunikan dalam pendekatan holistiknya yang tidak hanya fokus pada 
hubungan antarmanusia tetapi juga hubungan manusia dengan alam semesta 
secara menyeluruh.

Dari perbandingan ini dapat disimpulkan bahwa KBC memiliki keunggulan 
komparatif dalam hal integrasi antara dimensi spiritual-teologis, sosial-
emosional, dan ekologis dalam satu kerangka kurikulum yang koheren. 
Keunikan ini menjadikan KBC sebagai model pendidikan Islam yang 
progresif dan dapat menjadi referensi bagi negara-negara Muslim lainnya 
dalam mengembangkan pendidikan keagamaan yang moderat, inklusif, dan 
sustainable (berkelanjutan).

232 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



REKOMENDASI
Berdasarkan analisis konsep, implementasi, dan tantangan Kurikulum 

Berbasis Cinta (KBC), beberapa rekomendasi strategis diajukan untuk 
mengoptimalkan pelaksanaannya di madrasah se-Indonesia. Pertama, 
Kementerian Agama perlu memperkuat program sosialisasi dan pelatihan 
berkelanjutan bagi guru dan kepala madrasah guna memastikan pemahaman 
filosofi KBC dan penguasaan metode Appreciative Inquiry, didukung 
pengalokasian anggaran memadai serta pengembangan panduan teknis 
operasional (Kemenag RI, 2025; Darling-Hammond, 2006; Fullan, 2007).

Kedua, madrasah harus membangun budaya sekolah yang menanamkan 
nilai cinta dan moderasi beragama melalui keteladanan kepala madrasah, 
program ekstrakurikuler pelayanan masyarakat, dialog antarumat beragama, 
dan kegiatan peduli lingkungan. Transformasi paradigma guru dari teacher-
centered menjadi student-centered yang dialogis dan berorientasi pada 
pengalaman belajar disertai penguatan kompetensi pedagogis, sosial, dan 
spiritual perlu terus didorong (Lickona, 1991).

Ketiga, diperlukan sistem monitoring dan evaluasi komprehensif yang 
tidak hanya mengukur aspek kognitif tetapi juga observasi perilaku, penilaian 
proyek, portofolio, dan refleksi diri, yang merupakan tolok ukur efektifitas 
KBC dalam membentuk karakter moderat, toleran, dan empatik. Pemerintah 
daerah diharapkan mendukung melalui alokasi anggaran dan kolaborasi 
dengan pemangku kepentingan lokal untuk membangun ekosistem pendidikan 
kondusif (Stufflebeam, 2003).

Keempat, peneliti disarankan melaksanakan studi lapangan lanjutan, 
termasuk penelitian komparatif antar madrasah dengan dan tanpa 
implementasi KBC dan evaluasi berbasis model seperti CIPP atau Logic Model 
untuk rekomendasi kebijakan berbasis bukti (World Bank, 2018). Kolaborasi 
antara madrasah, keluarga, dan masyarakat sangat penting untuk memastikan 
konsistensi pendidikan karakter peserta didik di semua lingkungan.

233

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



PENUTUP

Penelitian ini menghasilkan tiga kesimpulan utama terkait Kurikulum 
Berbasis Cinta (KBC) sebagai strategi moderasi beragama dalam pendidikan 
Islam di Indonesia. Pertama, KBC merupakan kebijakan inovasi dengan 
landasan filosofis yang kuat, mengintegrasikan dimensi ontologis, epistemologis, 
dan aksiologis melalui pendekatan holistik lima aspek cinta dan metode 
Appreciative Inquiry yang menekan penguatan potensi positif peserta didik.

Kedua, KBC terbukti relevan sebagai strategi beragam moderasia 
dengan menyeimbangkan dimensi vertikal dan keberagamaan horizontal, 
menumbuhkan sikap toleran, menghormati perbedaan, pencegahan 
ekstremisme melalui penguatan kecerdasan spiritual, emosional, dan sosial, 
serta memperkuat ukhuwah Islamiyah, wathaniyah, dan basyariyah melalui 
pembelajaran berbasis pengalaman yang memungkinkan internalisasi nilai 
secara konkrit.

Ketiga, implementasi KBC membawa pesan teoritis dan praktis berupa 
perlunya transformasi model pembelajaran, penguatan kapasitas guru, 
pengembangan bahan terbuka, dan penyiapan infrastruktur madrasah, di 
tengah tantangan kesiapan pendidik, batasan sarana, dan potensi resistensi 
sebagian kalangan. Kondisi ini sekaligus membuka peluang penguatan moderasi 
beragam dan peningkatan kualitas pendidikan madrasah apabila didukung 
komitmen dan kolaborasi yang konsisten.

Secara akademik, penelitian ini memperkaya diskursus moderasi beragama 
dengan menawarkan paradigma kurikulum berbasis cinta yang holistik dan 
humanis sebagai model pendidikan transformatif di Indonesia. Keterbatasan 
penelitian yang bersifat kepustakaan menunjukkan perlunya studi lanjutan 
melalui penelitian lapangan untuk menguji efektivitas penerapan KBC dan 
merekomendasikan rekomendasi kebijakan berdasarkan bukti yang lebih 
komprehensif. Upaya kolaboratif antar pemangku kepentingan menjadi kunci 
agar KBC tidak hanya berhenti pada kebijakan tataran, namun benar-benar 
membentuk generasi muda yang moderat, toleran, dan humanis.

234 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿



REFERENSI

Arifin, Z., & Huda, M. (2024). Moderasi beragama dalam pendidikan Islam: 
Konsep dan implementasi di Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 
145-167.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah 
tantangan milenium III. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Azra, A. (2020). Radikalisme agama di Indonesia: Tantangan dan upaya 
penanggulangan. Studia Islamika, 27(1), 1-28.

Bruinessen, M. van. (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam: 
Explaining the “conservative turn”. Singapore: ISEAS Publishing.

Darling-Hammond, L. (2006). Constructing 21st-century teacher education. 
Journal of Teacher Education, 57(3), 300-314.

Epstein, J. L. (2011). School, family, and community partnerships: Preparing 
educators and improving schools (2nd ed.). Boulder, CO: Westview Press.

Fahmi, M., & Syarif, A. (2025). Implementasi moderasi beragama dalam 
kurikulum madrasah: Studi kasus di Indonesia. Jurnal Kebijakan 
Keagamaan, 6(1), 23-45.

Fullan, M. (2007). The new meaning of educational change (4th ed.). New 
York: Teachers College Press.

Huda, M. (2021). Pendidikan Islam multikultural: Strategi menangkal 
radikalisme di Indonesia. Islamic Studies Journal, 9(1), 78-95.

Idris, S., & Putra, R. (2021). Transformasi pedagogis pendidikan Islam 
kontemporer: Dari teacher-centered menuju student-centered learning. 
Jurnal Ilmu Pendidikan, 13(2), 112-130.

Jufri, M., Rahman, A., & Syamsuddin, A. (2022). Pengembangan kompetensi 
guru madrasah dalam pembelajaran berbasis karakter. Edukasia: Jurnal 
Penelitian Pendidikan Islam, 17(1), 89-108.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Moderasi beragama. Jakarta: 
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2025). Panduan Kurikulum Berbasis 
Cinta. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2025b). Peta jalan moderasi 
beragama 2025-2029. Jakarta: Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat 
Islam.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect 
and responsibility. New York: Bantam Books.

Marzano, R. J. (2003). What works in schools: Translating research into action. 
Alexandria, VA: Association for Supervision and Curriculum Development.

Ministry of Education Singapore. (2021). Character and citizenship education 
syllabus. Singapore: Ministry of Education.

235

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025



Munir, A. (2023). Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui 
pembelajaran berbasis pengalaman. At-Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi 
Pendidikan Agama Islam, 15(1), 45-62.

Rachman, F. (2021). Filsafat pendidikan Islam holistik: Integrasi dimensi 
spiritual, intelektual, dan sosial. Jurnal Pemikiran Islam, 12(2), 201-220.

Ramli, M., & Suradi, A. (2023). Konsep wasathiyah dalam pendidikan Islam: 
Implementasi dan tantangan. Tarbiyah: Jurnal Ilmiah Kependidikan, 
12(1), 67-84.

Rani, S. (2024). Peluncuran Kurikulum Berbasis Cinta: Transformasi pendidikan 
madrasah di Indonesia. Media Pendidikan, 18(3), 156-170.

Roro, N., Suharto, T., & Aziz, A. (2025). Inovasi kurikulum pendidikan Islam: 
Pendekatan holistik dan humanis dalam pembelajaran. Nadwa: Jurnal 
Pendidikan Islam, 19(1), 89-110.

Saat, S., & Yusoff, K. (2020). Wasatiyyah approach in Islamic education: A 
conceptual framework. International Journal of Islamic Thought, 18, 34-
48.

Sahin, A. (2013). New directions in Islamic education: Pedagogy and identity 
formation. Leicestershire: Kube Publishing.

Sahlberg, P. (2015). Finnish lessons 2.0: What can the world learn from 
educational change in Finland? (2nd ed.). New York: Teachers College 
Press.

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi 
beragama. Tangerang: Lentera Hati.

Sirojuddin, A. (2025). Appreciative Inquiry dalam pembelajaran PAI: 
Pendekatan positif untuk pengembangan karakter. Jurnal Pendidikan 
Agama Islam, 14(1), 23-40.

Stufflebeam, D. L. (2003). The CIPP model for evaluation. In T. Kellaghan, D. L. 
Stufflebeam, & L. A. Wingate (Eds.), International handbook of educational 
evaluation (pp. 31-62). Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

Suaraislam.id. (2025, 26 Maret). Ketua FUUI Kiai Athian Ali Dai kritik 
Kurikulum Cinta buatan Menag Nasaruddin Umar . Diakses dari https://
suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-
buatan-menag-nasaruddin-umar/

Winata, A., Syahputra, I., & Noor, F. (2021). Implementasi kebijakan pendidikan 
agama: Studi komparatif madrasah perkotaan dan terpencil. Jurnal 
Kebijakan Pendidikan, 10(2), 145-164.

World Bank. (2018). Learning to realize education’s promise. Washington, DC: 
The World Bank.

Yaputra, R. (2024). Dehumanisasi dalam pendidikan: Tantangan dan solusi 
dalam konteks Indonesia. Jurnal Sosio-Humaniora, 11(2), 78-93.

236 Volume 4, Nomor 2 
Juli-Desember 2025

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA  
Umarul Faruq ﻿﻿

https://suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-buatan-menag-nasaruddin-umar/
https://suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-buatan-menag-nasaruddin-umar/
https://suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-buatan-menag-nasaruddin-umar/

