JOURNAL OF

RELIGIOUS POLICY

JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN

Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
e-ISSN: 2987-5749, p-ISSN: 2987-5757

DOI: https://doi.org/10.31330/repo. v4i2.112
Journal of Religious Policy, 4(2), 217-236

KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI
MODERASI BERAGAMA DALAM PENDIDIKAN ISLAM
DI INDONESIA

LOVE-BASED CURRICULUM AS A STRATEGY FOR
RELIGIOUS MODERATION IN ISLAMIC EDUCATION IN
INDONESIA

Umarul Faruq
Universitas Islam Negeri Palopo, Indonesia
J1. Bakau, Balandai, Palopo, Sulawesi Selatan-Indonesia
umarulfaruqg11@gmail.com

(Artikel diterima: 13 Oktober 2025, diseleksi: 27 November 2025, disetujui: 24 Desember 2025)

Copyright of Journal of Religious Policy: The Office of Religious Research and Development Jakarta,
BY _sa Ministry of Religion of the Republic of Indonesia.

Abstract

The increasing prevalence of intolerance and radicalism among Indonesian students poses a
serious challenge to religious education and social cohesion. This study analyzes the concept
and relevance of the Love-Based Curriculum (Kurikulum Berbasis Cinta) as a strategic
approach to strengthening religious moderation in Islamic education, as well as examining
its policy implications. The aim of this study is to explore the conceptual foundations of the
curriculum and its contribution to addressing contemporary challenges in religious education.
This research employs a qualitative approach through a literature review and content analysis
of policy documents issued by the Ministry of Religious Affairs. The findings indicate that
the Love-Based Curriculum plays a significant role in strengthening values of tolerance,
balance, empathy, and inclusivity in madrasah learning. Emphasizing the affective and ethical
dimensions of education encourages the transformation of pedagogical practices, particularly
by expanding the role of teachers as facilitators of character formation and moral awareness.
In addition, the curriculum supports the development of instructional materials that integrate
Islamic teachings with humanistic and pluralistic values. The findings further demonstrate
that the Love-Based Curriculum aligns with the national agenda on religious moderation and

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY | 277
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

global frameworks for preventing extremism through education. From a policy perspective, this
curriculum represents a strategic innovation that reinforces the role of Islamic education as an
instrument for preventing intolerance and radicalism. This study concludes that integrating
the Love-Based Curriculum into Islamic education has the potential to foster inclusive religious
understanding and strengthen social resilience in plural societies.

Keywords: Love-Based Curriculum, Religious Moderation, Islamic Education Policy, Religious
Education, Tolerance.

Abstrak

Meningkatnya fenomena intoleransi dan radikalisme di kalangan pelajar Indonesia merupakan
tantangan serius bagi pendidikan keagamaan dan kohesi sosial. Penelitian ini menganalisis konsep
dan relevansi Kurikulum Berbasis Cinta sebagai pendekatan strategis dalam penguatan moderasi
beragama pada pendidikan Islam, serta mengkaji implikasi kebijakannya. Tujuan penelitian ini
adalah menelaah landasan konseptual kurikulum tersebut dan kontribusinya dalam merespons
tantangan pendidikan keagamaan kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif melalui studi kepustakaan dan analisis isi terhadap dokumen kebijakan Kementerian
Agama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kurikulum Berbasis Cinta berperan signifikan
dalam memperkuat nilai toleransi, keseimbangan, empati, dan inklusivitas dalam pembelajaran
di madrasah. Penekanan pada dimensi afektif dan etis pembelajaran mendorong transformasi
praktik pedagogis, khususnya dalam memperluas peran guru sebagai fasilitator pembentukan
karakter dan kesadaran moral. Selain itu, kurikulum ini mendukung pengembangan bahan ajar
yang mengintegrasikan ajaran Islam dengan nilai-nilai humanisme dan pluralisme. Temuan
penelitian juga menunjukkan bahwa Kurikulum Berbasis Cinta selaras dengan agenda nasional
moderasi beragama serta kerangka global pencegahan ekstremisme berbasis pendidikan. Secara
kebijakan, kurikulum ini merupakan inovasi strategis yang memperkuat fungsi pendidikan Islam
sebagai instrumen pencegahan intoleransi dan radikalisme. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
integrasi Kurikulum Berbasis Cinta dalam pendidikan Islam berpotensi membangun pemahaman
keagamaan yang inklusif dan memperkuat resiliensi sosial dalam masyarakat majemuk.

Kata kunci: Kurikulum Berbasis Cinta, Moderasi Beragama, Kebijakan Pendidikan Islam,
Pendidikan Keagamaan, Toleransi.

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam di Indonesia menghadapi tantangan kompleks terkait
fenomena intoleransi, radikalisme, dan dehumanisasi yang mengancam nilai-
nilai keberagaman dan persatuan bangsa (Azra, 2020; Huda, 2021). Survei
PPIM UIN Jakarta tahun 2021 menunjukkan bahwa 37,2% pelajar Indonesia
memiliki sikap intoleran terhadap pemeluk agama lain, sementara 23,4% siswa
madrasah cenderung mendukung tindakan radikal untuk menegakkan ajaran
agama (PPIM, 2021). Data ini mengindikasikan bahwa sistem pendidikan
keagamaan belum sepenuhnya berhasil menanamkan nilai-nilai moderasi
beragama yang menjadi roh ajaran Islam rahmatan lil ‘alamin (Ramli & Suradji,
2023).

218 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

Berbagai strategi moderasi beragama telah diterapkan dalam pendidikan
Islam selama ini, seperti penguatan paradigma moderasi, pengembangan
kurikulum, dan metode pembelajaran yang inklusif. Namun, riset-riset
terdahulu menunjukkan bahwa strategi-strategi tersebut belum optimal dalam
mengurangi intoleransi dan radikalisme secara menyeluruh pada generasi
muda. Faktor-faktor seperti ketidaksiapan tenaga pendidik, materi ajar
yang cenderung normatif, dan resistensi terhadap pendekatan baru menjadi
tantangan utama dalam pelaksanaan strategi moderasi beragama konvensional.
Oleh karena itu, muncul kebutuhan akan pendekatan baru yang lebih holistik
dan kontekstual guna memperkuat moderasi beragama dalam pendidikan
Islam.

Keberadaan Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) muncul sebagai respons atas
gap tersebut dengan menawarkan paradigma pembelajaran yang menempatkan
cinta sebagai prinsip dasar pembelajaran, tidak hanya cinta kepada Tuhan
dan sesama manusia, tetapi juga kepada hewan, tumbuhan, dan seluruh alam
semesta (Kemenag RI, 2025; Rani, 2024). Pendekatan inovatif ini menandai
pergeseran paradigma pendidikan Islam dari model teacher-centered yang
doktriner menuju student-centered yang dialogis dan berbasis pengalaman
(Roro et al., 2025).

Tinjauan pustaka menunjukkan bahwa moderasi beragama (wasathiyah)
merupakan sikap beragama yang seimbang antara pengamalan agama sendiri
dengan penghormatan kepada praktik beragama orang lain (Shihab, 2019; Ramli
& Suradi, 2023). Studi komparatif di Malaysia dan Turki menunjukkan bahwa
pendidikan Islam moderat yang mengintegrasikan nilai keseimbangan, keadilan,
dan toleransi efektif mencegah radikalisme (Sahin, 2013; Saat & Yusoff, 2020).
Pengembangan kurikulum holistik yang mengintegrasikan dimensi kognitif,
afektif, spiritual, dan sosial telah diterapkan di Finlandia dan Singapura dengan
fokus pada kesejahteraan peserta didik dan pendidikan karakter (Sahlberg,
2015; MOE Singapore, 2021). Metode Appreciative Inquiry terbukti efektif
dalam meningkatkan motivasi belajar dan karakter positif peserta didik karena
menciptakan lingkungan belajar yang positif dan memberdayakan (Lickona,
1991; Jufri et al., 2022). Namun demikian, penelitian-penelitian tersebut
belum mengeksplorasi bagaimana konsep cinta dapat dijadikan prinsip dasar
pembelajaran yang mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial-emosional, dan
ekologis untuk memperkuat moderasi beragama, sebagaimana yang menjadi
keunikan KBC (Rachman, 2021; Azra, 2012).

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 219
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

Berdasarkan latar belakang dan tinjauan pustaka tersebut, penelitian ini
bertujuan untuk: (1) menganalisis konsep dan landasan filosofis Kurikulum
Berbasis Cinta sebagai inovasi kebijakan pendidikan Islam di Indonesia; (2)
mengkaji relevansi KBC dengan konsep moderasi beragama dan kontribusinya
dalam mencegah intoleransi dan radikalisme; dan (3) mengidentifikasi implikasi
teoretis dan praktis implementasi KBC serta merumuskan rekomendasi
kebijakan untuk mengoptimalkan implementasinya di madrasah se-Indonesia.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library
research, menganalisis dokumen resmi Kementerian Agama RI, khususnya
Panduan Kurikulum Berbasis Cinta dan Keputusan Dirjen Pendidikan Islam
Nomor 6077 Tahun 2025, serta jurnal ilmiah dan hasil penelitian terdahulu
yang relevan (Kemenag RI, 2025). Teknik analisis data menggunakan content
analysis dengan pendekatan deskriptif-analitis melalui tiga tahapan: reduksi
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan berdasarkan triangulasi
sumber data dan teori (Miles & Huberman, 1994). Pendekatan komparatif juga
digunakan untuk membandingkan KBC dengan model pendidikan inklusif
di Finlandia, Singapura, Kanada, Turki, dan Malaysia guna mengidentifikasi
keunikan dan keunggulan komparatif KBC.

METODE

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research)
dengan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis yang bertujuan menganalisis
kebijakan Kurikulum Berbasis Cinta sebagai strategi moderasi beragama
dalam pendidikan Islam di Indonesia. Penelitian tidak dilakukan di lokasi
geografis tertentu, melainkan fokus pada penelaahan literatur yang tersedia
di perpustakaan digital, repositori institusi, dan database jurnal online, yang
dilaksanakan pada periode Juli hingga Oktober 2025.

Penelitian ini bersifat kualitatif deskriptif-analitis untuk menggambarkan
dan menganalisis fenomena secara sistematis dan faktual mengenai Kurikulum
Berbasis Cinta. Data dikumpulkan dari berbagai literatur seperti dokumen
kebijakan resmi, buku, jurnal ilmiah, dan publikasi terkait kebijakan pendidikan
Islam serta moderasi beragama dengan menggunakan content analysis (analisis
isi) untuk memahami makna, konsep, dan implementasi KBC. Sumber data
terdiri dari data primer berupa dokumen resmi Panduan Kurikulum Berbasis
Cinta yang diterbitkan Kementerian Agama RI melalui Keputusan Direktur
Jenderal Pendidikan Islam Nomor 6077 Tahun 2025, berita resmi peluncuran
KBC, dan dokumen kebijakan terkait dari website Kemenag RI. Data sekunder

220 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

mencakup jurnal ilmiah nasional dan internasional tentang moderasi
beragama, kebijakan pendidikan Islam, pendidikan inklusif, dan kurikulum
pendidikan agama yang diperoleh dari Google Scholar, Portal Garuda, Neliti,
dan repositori perguruan tinggi Islam di Indonesia, serta buku referensi tentang
pengembangan kurikulum dan teori kebijakan pendidikan.

Teknik pengumpulan data menggunakan studi kepustakaan melalui
dokumentasi dan telaah literatur dengan tahapan Kuhlthau, meliputi pemilihan
topik, eksplorasi informasi, penentuan fokus penelitian, pengumpulan data
primer dan sekunder, klasifikasi dan kategorisasi data, hingga penyusunan
laporan penelitian secara sistematis. Proses pengumpulan dilakukan
dengan membaca kritis, mencatat poin penting, mengklasifikasikan literatur
berdasarkan relevansi, dan menganalisis keterkaitan antar sumber untuk
membangun argumentasi komprehensif. Teknik analisis data menggunakan
analisis isi (content analysis) model Miles dan Huberman yang dilakukan
secara interaktif dan berkelanjutan, dengan tiga komponen utama: reduksi
data (pemilihan dan penyederhanaan data untuk fokus pada hal penting),
penyajian data (penyusunan informasi sistematis untuk penarikan kesimpulan),
dan penarikan kesimpulan atau verifikasi (perumusan makna dan interpretasi
data). Analisis deskriptif digunakan untuk mendeskripsikan konsep, prinsip,
dan strategi implementasi Kurikulum Berbasis Cinta, sedangkan analisis
komparatif digunakan untuk membandingkan konsep KBC dengan teori dan
praktik moderasi beragama dalam pendidikan Islam.

PEMBAHASAN

Latar Belakang dan Konsep Kurikulum Berbasis Cinta

Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) diluncurkan oleh Kementerian Agama
Republik Indonesia pada 24 Juli 2025 di Makassar sebagai respons strategis
terhadap tantangan dehumanisasi yang melanda pendidikan Indonesia
(Kemenag RI, 2025). Menteri Agama Prof. Dr. KH. Nasaruddin Umar
menegaskan bahwa fenomena intoleransi, kekerasan, dan polarisasi sosial
di kalangan pelajar menjadi kegelisahan utama yang mendorong lahirnya
kebijakan ini (Rani, 2024; Yaputra, 2024). Peluncuran KBC didasarkan pada
Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam Nomor 6077 Tahun 2025 yang
menetapkan Panduan Kurikulum Berbasis Cinta sebagai acuan pembelajaran
di madrasah yang diselenggarakan pemerintah maupun masyarakat (Kemenag
RI, 2025).

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 221
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

Secara konseptual, KBC merupakan kurikulum yang dirancang dengan
menitikberatkan pada pengembangan karakter, pembelajaran berbasis
pengalaman, serta perhatian mendalam terhadap aspek sosial dan emosional
dalam pendidikan (Kemenag RI, 2025). Kurikulum ini bertujuan melahirkan
insan yang humanis, nasionalis, naturalis, toleran, dan selalu mengedepankan
cinta sebagai prinsip dasar kehidupan. Landasan filosofis KBC berpijak pada
prinsip bahwa Tuhan, manusia, dan alam semesta merupakan satu kesatuan
yang utuh dan tak terpisahkan, saling mencerminkan, dan manunggal dalam
mekanisme sympathea atau saling cinta (Kemenag RI, 2025). Konsep ini
sejalan dengan pandangan Stoikisme tentang interkoneksi universal yang
menggambarkan alam semesta sebagai organisme tunggal yang saling
terhubung (Rachman, 2021).

Kebaruan KBC terletak pada lima aspek utama yang bersifat holistik:
cinta kepada Tuhan (hablum minallah), cinta kepada sesama manusia tanpa
memandang perbedaan agama (hablum minannas), cinta kepada hewan,
cinta kepada tumbuhan, dan cinta kepada alam semesta (Kemenag RI,
2025). Pendekatan ini menggunakan metode Appreciative Inquiry dengan
empat tahapan yang disingkat 4D: Discovery (penemuan), Dream (impian),
Design (desain), dan Destiny (dampak). Metode ini berfokus pada kekuatan,
keberhasilan, dan potensi terbaik yang dimiliki, berbeda dengan pendekatan
kurikulum sebelumnya yang cenderung fokus pada kelemahan (Kemenag RI,
2025).

Dimensi kritis terhadap KBC juga perlu diungkapkan secara terbuka agar
pembahasan lebih berimbang. Beberapa pihak menilai bahwa konsep cinta
yang diusung KBC masih terlalu abstrak dan memerlukan definisi yang lebih
operasional agar dapat diimplementasikan secara efektif di madrasah (Pakar
UM Surabaya, 2025). Selain itu, implementasi KBC menghadapi kendala
serius dari ketidaksiapan guru yang harus bertransisi dari model pembelajaran
teacher-centered yang doktriner menjadi model student-centered dan interaktif
berbasis Appreciative Inquiry. Keterbatasan sarana prasarana madrasah,
terutama di daerah terpencil, juga menjadi hambatan nyata yang belum
sepenuhnya teratasi (Kemenag RI, 2025).

Selain itu, terdapat risiko resistensi dari kelompok konservatif yang khawatir
bahwa pendekatan kurikulum yang menekankan cinta dan keterbukaan ini bisa
mengaburkan garis tegas doktrin keagamaan (Radar Indonesia News, 2025).
Kritik serupa juga disampaikan Ketua Forum Ulama Umat Indonesia (FUUI),
KH Athian Ali Dai, yang menilai bahwa KBC berpotensi mengarahkan ajaran

222 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

akidah karena guru agama berspekulasi tidak lagi menegaskan kebenaran agama
yang diyakininya secara eksplisit dalam proses pembelajaran (Suaraislam.id,
2025).

Meski demikian, keunggulan KBC terletak pada pendekatan holistiknya
yang mengintegrasikan nilai spiritual, sosial, emosional, dan ekologis, serta
potensinya untuk mencetak generasi muda yang tidak hanya berbasis akademik
tetapi juga berkarakter humanis dan toleran. Agar KBC dapat mewujudkan
potensi tersebut, sangat diperlukan evaluasi dan pengembangan berkelanjutan,
termasuk penyusunan indikator keberhasilan yang operasional, pelatihan guru
secara intensif, serta penguatan sarana pembelajaran.

Dengan demikian, Kurikulum Berbasis Cinta bukan sekadar inovasi
normatif, tetapi merupakan kebijakan strategis yang menghadirkan harapan
baru sekaligus menuntut komitmen dan dukungan luas dari berbagai pemangku
kepentingan untuk mengatasi kelemahan-kelemahan tersebut demi tercapainya
moderasi beragama di pendidikan Islam Indonesia.

Landasan Filosofis Kurikulum Berbasis Cinta

Landasan filosofis KBC (Tabel 1) terbagi dalam tiga pilar utama yang
membentuk bangunan ilmu komprehensif. Pertama, secara ontologis, KBC
memandang bahwa Tuhan, manusia, dan alam semesta merupakan satu
kesatuan yang utuh dan tak terpisahkan (Kemenag RI, 2025). Ketiganya saling
mencerminkan dan manunggal (mushmat) dalam esensinya, di mana beroperasi
mekanisme sympathea—saling cinta (‘isyq/hubb)—sebagai pondasi terciptanya
keserasian dan keseimbangan kehidupan. Pandangan ini menegaskan bahwa
tindakan yang mendorong kebencian, pemaksaan, atau konflik merupakan
pelanggaran serius terhadap prinsip cinta yang merusak harmoni kosmis dan
merugikan eksistensi manusia (Kemenag RI, 2025).

Tabel 1.
Landasan filosofis kurikulum berbasis cinta

Dimensi Prinsip Utama Penjelasan Implikasi Pendidikan
Ontologis Kesatuan Tuhan- Sympathea (saling cinta) Pembelajaran holistik yang
Manusia-Alam sebagai mekanisme menghubungkan dimensi
universal yang menyatukan spiritual, humanis, dan
realitas ekologis
Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY | 2923

Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

Dimensi Prinsip Utama Penjelasan Implikasi Pendidikan
Epistemologis Tajalli Al-Haqq  Alam semesta sebagai Experiential learning untuk
wadah tanda-tanda memahami keterkaitan
kebesaran Allah dan mendalam antarrealitas

sumber pengetahuan

Aksiologis Tawaazun Etika dan akhlak luhur Pendidikan karakter yang
(keseimbangan)  berbasis cinta kepada menjunjung keindahan,
semua unsur alam semesta tanggung jawab, dan
keharmonisan

Sumber: Kemenag RI (2025)

Kedua, secara epistemologis, KBC memandang seluruh unsur alam
semesta sebagai wadah tanda-tanda kebesaran Allah (tajalli AI-Haqq) yang
mengandung kebenaran dan kebaikan dalam keselarasan sempurna (Kemenag
RI, 2025). Setiap unsur kehidupan berfungsi sebagai sumber pengetahuan
yang tak terbatas dan saling mengilhami. Dalam KBC, subjek dan objek
pengetahuan tidak terpisah, melainkan berada dalam hubungan kesatuan yang
saling melengkapi dan memperkaya. Oleh sebab itu, metode pembelajaran KBC
menghadirkan pengalaman nyata (hudhuri) melalui pembelajaran berbasis
pengalaman (experiential learning) agar murid tidak hanya mengakumulasi
informasi, tetapi menyelami keterkaitan mendalam di antara semua hal yang
diikat prinsip cinta universal (Kemenag RI, 2025).

Ketiga, secara aksiologis, KBC menekankan bahwa manusia harus menjalani
hidup dengan menjunjung tinggi etika dan akhlak luhur serta mengembangkan
apresiasi mendalam terhadap keindahan berbasis cinta kepada semua unsur
alam semesta (Kemenag RI, 2025). Meskipun Al-Qur’an menggunakan istilah
sakh-khara terkait posisi alam terhadap manusia, istilah ini tidak boleh
diartikan sebagai izin bersikap sewenang-wenang, melainkan sebagai amanah
besar untuk memelihara keserasian dan keseimbangan alam berdasarkan
prinsip tawaazun (keseimbangan) serta memastikan keberlanjutan dan
keharmonisan seluruh ciptaan (Kemenag RI, 2025).

Kurikulum Berbasis Cinta sebagai Strategi Moderasi Beragama

Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) memiliki relevansi kuat dengan konsep
moderasi beragama (wasathiyah) yang menjadi program prioritas Kementerian
Agama RI. Moderasi beragama dipahami sebagai sikap seimbang antara
pengamalan agama sendiri dengan penghormatan terhadap praktik beragama

224 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

orang lain yang berbeda keyakinan (Arifin & Huda, 2024; Fahmi & Syarif,
2025; Ramli & Suradi, 2023). Konsep ini sejalan dengan prinsip KBC, yang
menempatkan cinta kepada sesama manusia tanpa memandang perbedaan
agama sebagai pilar utamanya (Kemenag RI, 2025). Dalam konteks Indonesia
yang multikultural, KBC menjadi solusi strategis mengatasi intoleransi dan
radikalisme yang mengancam persatuan bangsa (Huda, 2021; Fahmi & Syarif,
2025).

Namun, penting untuk meninjau juga kurikulum pendidikan Islam yang
berlaku sebelumnya guna memahami kesinambungan dan penyempurnaan
nilai-nilai moderasi beragama. Kurikulum terdahulu telah memuat nilai
toleransi dan keseimbangan dalam beragama, sebagaimana tercermin dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang menekankan akhlak mulia,
penghormatan sesama, dan keimanan yang moderat. Meski demikian, evaluasi
kritis menunjukkan bahwa integrasi nilai tersebut seringkali belum optimal dan
implementasinya bervariasi antar madrasah, sehingga belum efektif mengatasi
maraknya intoleransi dan radikalisme (Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat,
2021; Ramli & Suradi, 2023). Upaya penyempurnaan melalui KBC merupakan
kelanjutan historis dari komitmen pendidikan Islam dalam menguatkan
moderasi beragama.

Relevansi KBC dengan moderasi beragama dapat dilihat dari empat aspek
utama. Pertama, KBC menanamkan nilai keseimbangan (tawazun) dalam
beragama. Konsep cinta kepada Tuhan (hablum minallah) tidak dipisahkan
dari cinta kepada sesama manusia (hablum minannas), sehingga peserta didik
diajarkan bahwa ibadah vertikal harus selaras dengan akhlak horizontal yang
inklusif dan toleran. Ini mencegah sikap ekstrem yang hanya fokus pada ritual
formal namun mengabaikan kemanusiaan, atau sebaliknya, melupakan dimensi
spiritual (Kemenag RI, 2025; Sirojuddin, 2025; Jufri et al., 2022).

Kedua, KBC mendorong sikap toleransi dan penghormatan terhadap
perbedaan sebagai manifestasi kasih sayang universal. Cinta kepada sesama
manusia dilandasi inklusivitas yang melampaui batas perbedaan keyakinan,
suku, ras, dan golongan. Pendekatan ini konsisten dengan konsep rahmatan lil
‘alamin yang menjadi hakikat Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam semesta,
bukan hanya umat Islam (Shihab, 2019). Pembelajaran berbasis pengalaman
dalam KBC bertujuan agar nilai toleransi tidak hanya dipahami kognitif tetapi
juga dihayati afektif dan dipraktikkan sehari-hari (Kemenag RI, 2025).

Ketiga, KBC mencegah ekstremisme dan radikalisme melalui pendekatan
holistik yang mengembangkan kecerdasan spiritual, emosional, dan sosial

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 225
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

seimbang. Radikalisme sering kali timbul akibat pemahaman agama parsial,
eksklusif, dan kaku, disertai kurangnya empati. KBC menanamkan nilai kasih
sayang sejak dini ke semua makhluk ciptaan, membentuk peserta didik yang
humanis, empatik, dan menghargai kehidupan, sehingga sulit berkembang
sikap kebencian dan kekerasan yang menjadi ciri paham radikal (Azra, 2020;
Kemenag RI, 2025).

Keempat, KBC memperkuat keharmonisan antarumat beragama melalui
penguatan tiga pilar ukhuwah: ukhuwah Islamiyah, ukhuwah wathaniyah, dan
ukhuwah basyariyah (Kemenag RI, 2025). Madrasah mendidik peserta untuk
bangga dengan identitas keislaman yang tetap menghormati dan bekerja sama
dengan pemeluk agama lain demi kehidupan bersama yang harmonis (Fahmi
& Syarif, 2025).

Implementasi Kurikulum Berbasis Cinta dalam Pembelajaran

Implementasi KBC di madrasah menggunakan pendekatan Appreciative
Inquiry (AI) dengan empat tahapan 4D: Discovery, Dream, Design, dan
Destiny (Kemenag RI, 2025). Tahap Discovery (penemuan) mengajak peserta
didik untuk mengidentifikasi dan menghargai kekuatan, keberhasilan, dan
nilai-nilai positif yang telah ada dalam diri mereka dan lingkungannya. Dalam
konteks moderasi beragama, peserta didik diajak untuk menemukan nilai-nilai
kasih sayang, toleransi, dan kebaikan yang telah dipraktikkan oleh tokoh-tokoh
agama, keluarga, dan masyarakat sekitar (Kemenag RI, 2025).

Implementasi Kurikulum Berbasis Cinta (KBC) di madrasah menggunakan
pendekatan Appreciative Inquiry (AI) dengan empat tahapan 4D: Discovery,
Dream, Design, dan Destiny (Kemenag RI, 2025). Tahap Discovery mengajak
peserta didik mengidentifikasi dan menghargai kekuatan, keberhasilan, dan
nilai positif dalam diri serta lingkungan mereka, termasuk nilai kasih sayang,
toleransi, dan kebaikan yang dipraktikkan tokoh agama dan masyarakat sekitar.
Tahap Dream mendorong mereka membayangkan masa depan ideal dengan
nilai cinta dan moderasi beragama terwujud optimal, sementara Tahap Design
membantu merancang strategi konkret untuk menerapkannya. Tahap Destiny
adalah fase implementasi dan evaluasi rancangan dengan bimbingan guru yang
berperan sebagai fasilitator (Kemenag RI, 2025; Sirojuddin, 2025).

Namun, meskipun ideal dalam rancangan, implementasi KBC menghadapi
tantangan nyata yang menuntut penyesuaian dan adaptasi secara kontekstual.
Dari masa ke masa, penyesuaian kurikulum mendapati hambatan seperti

226 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

ketidaksiapan tenaga pendidik untuk beralih dari metode pembelajaran
tradisional ke pendekatan dialogis dan pengalaman ini (Kemenag RI, 2025).
Guru sering kali menghadapi beban administrasi yang tinggi, keterbatasan
pelatihan intensif, serta kondisi sarana prasarana madrasah di berbagai daerah
yang belum memadai, khususnya di wilayah terpencil dan madrasah swasta
(Serambimuslim, 2025; Radarindonesianews, 2025).

Selain itu, resistensi kultural dan ideologis dari sebagian pendidik
dan komunitas konservatif tetap menjadi tantangan signifikan. Beberapa
menganggap paradigma cinta dan pendekatan humanis KBC terlalu “lembut”
dan kurang tegas, sehingga implementasi kebijakan ini butuh strategi sosialisasi
dan pendampingan yang matang agar dapat diterima luas (UIN Syarif
Hidayatullah, 2025).

Untuk menjawab dinamika dan tantangan tersebut, perlu keberlanjutan
dalam evaluasi dan pengembangan kurikulum, termasuk penyusunan indikator
keberhasilan yang aplikatif, peningkatan pelatihan berbasis praktik, dan
penguatan dukungan sarana pembelajaran. Kebijakan afirmatif, kolaborasi
multi-pihak, serta penguatan kepemimpinan di setiap jenjang pendidikan
menjadi kunci untuk memastikan KBC tidak sekadar jargon ideal, melainkan
membawa perubahan riil dalam pendidikan Islam di Indonesia.

Implikasi Kebijakan Kurikulum Berbasis Cinta

Implementasi KBC membawa implikasi signifikan terhadap sistem
pendidikan keagamaan di Indonesia, baik dari aspek teoretis maupun praktis.
Secara teoretis, KBC memperkaya khazanah pengembangan kurikulum
pendidikan Islam dengan menawarkan paradigma baru yang menekankan pada
pendekatan holistik, humanis, dan berbasis nilai kasih sayang (Kemenag RI,
2025). Paradigma ini memberikan kontribusi terhadap teori kurikulum yang
selama ini cenderung fokus pada aspek kognitif dan keterampilan teknis, dengan
menambahkan dimensi spiritual, emosional, dan sosial secara terintegrasi
(Roro et al. 2025).

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 227
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA

Umarul Farug

Tabel 2.

Tahapan implementasi Appreciative Inquiry (4D) dalam Kurikulum Berbasis Cinta

Fokus Metode Hasil yan
Tahap Kegiatan Pembelajaran Peran Guru Diharaikai
Discovery Identifikasi Diskusi reflektif, Fasilitator Kesadaran
(Penemuan) nilai-nilai positif wawancara tokoh refleksi dan tentang kekuatan
dalam diri dan agama, observasi apresiasi dan potensi yang
lingkungan komunitas dimiliki
Dream (Impian) Membayangkan Role-playing, Motivator dan Visi personal
masa depan ideal diskusi inspirator tentang
berbasis cinta kelompok, masyarakat yang
dan moderasi visualisasi kreatif harmonis dan
toleran
Design (Desain) Merancang Proyek Pembimbing Rencana aksi
strategi konkret  kolaboratif, perancangan konkret untuk
penerapan nilai  perencanaan menerapkan
cinta program sosial, nilai cinta dalam
dialog antarumat kehidupan
beragama
Destiny Implementasi Praktik langsung, Evaluator dan Internalisasi
(Dampak) dan evaluasi refleksi dampak, pendamping nilai cinta dalam
rancangan penilaian perilaku sehari-
formatif hari

Sumber: Kemenag RI (2025); Sirojuddin (2025)

Secara praktis, KBC menuntut transformasi pembelajaran di madrasah
dari pendekatan teacher-centered yang cenderung doktriner menjadi student-
centered yang bersifat dialogis, partisipatif, berbasis pengalaman (Kemenag RI,
2025), dan program prioritas Kemenag untuk memperkuat moderasi beragama
dalam pendidikan (Kemenag RI, 2020). Guru tidak lagi hanya berfungsi sebagai
pentransfer pengetahuan, tetapisebagaifasilitatoryang menciptakanlingkungan
belajar yang kondusif bagi peserta didik untuk mengembangkan karakter cinta,
empati, dan toleransi. Transformasi ini memerlukan pelatihan intensif bagi
guru untuk memahami filosofi KBC, menguasai metode Appreciative Inquiry,
dan mengembangkan kreativitas dalam merancang pembelajaran berbasis
pengalaman yang bermakna (Jufri et al., 2022). Lihat Tabel 2.

Implikasi lain dari KBC adalah pengembangan bahan ajar dan media
pembelajaran yang sesuai dengan prinsip-prinsip kurikulum. Buku teks, modul,
dan media pembelajaran digital perlu dirancang untuk mengintegrasikan nilai-

Volume 4, Nomor 2
Juli-Desember 2025

JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY

228 JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

nilai cinta dalam setiap mata pelajaran, bukan hanya pada Pendidikan Agama
Islam tetapi juga pada mata pelajaran umum seperti IPA, IPS, Bahasa, dan
Seni (Kemenag RI, 2025). Pembelajaran IPA, misalnya, dapat diintegrasikan
dengan tema cinta kepada alam semesta dengan mengajak peserta didik untuk
mengeksplorasi keajaiban ciptaan Allah dan tanggung jawab manusia dalam
menjaga kelestarian lingkungan. Pembelajaran Bahasa dapat diintegrasikan
dengan tema cinta kepada sesama manusia melalui kegiatan menulis surat
empati, membuat puisi perdamaian, atau berdiskusi tentang pentingnya
komunikasi yang santun dan toleran (Roro et al., 2025)

Tantangan dan Peluang Implementasi

Implementasi KBC di madrasah menghadapi beberapa tantangan yang
perlu diantisipasi. Tantangan pertama adalah kesiapan tenaga pendidik dalam
mengimplementasikan pendekatan baru yang memerlukan perubahan mindset
dan kompetensi pedagogis (Idris & Putra, 2021). Banyak guru yang sudah
terbiasa dengan metode pembelajaran konvensional yang bersifat ceramah dan
hafalan, sehingga perlu waktu dan upaya untuk beradaptasi dengan metode
Appreciative Inquiry yang lebih interaktif dan reflektif, sejalan dengan temuan
penelitian tentang tantangan transformasi pedagogis (Rachman, 2021). Oleh
karena itu, Kementerian Agama perlu menyediakan program pelatihan dan
pendampingan yang intensif dan berkelanjutan bagi guru dan kepala madrasah
(Kemenag RI, 2025).

Tantangan kedua adalah ketersediaan sarana dan prasarana pendukung
pembelajaran berbasis pengalaman. KBC menuntut adanya ruang belajar yang
fleksibel, akses terhadap alam dan lingkungan sekitar, serta media pembelajaran
yang beragam dan menarik (Kemenag RI, 2025). Tidak semua madrasah,
terutama di daerah terpencil dan tertinggal, memiliki fasilitas yang memadai
untuk mendukung pembelajaran berbasis pengalaman. Penelitian menunjukkan
kesenjangan kualitas implementasi kebijakan pendidikan agama antara daerah
perkotaan dan terpencil (Winata et al., 2021). Diperlukan komitmen pemerintah
dan pemangku kepentingan untuk mengalokasikan anggaran yang cukup bagi
pengembangan infrastruktur pendidikan madrasah (World Bank, 2018).

Tantangan ketiga adalah potensi resistensi dari kelompok masyarakat
yang memiliki pemahaman keagamaan yang konservatif dan eksklusif.
Beberapa kelompok mungkin menganggap penekanan KBC pada toleransi
dan penghormatan terhadap perbedaan agama sebagai ancaman terhadap
kemurnian akidah Islam (Bruinessen, 2013). Untuk mengatasi hal ini,

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 229
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

Kementerian Agama perlu melakukan sosialisasi yang komprehensif kepada
masyarakat tentang landasan teologis dan filosofis KBC yang sebenarnya tidak
bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan justru mengaktualisasikan nilai-
nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin (Kemenag RI, 2025).

Meski menghadapi berbagai tantangan, implementasi KBC juga membuka
peluang besar untuk memperkuat moderasi beragama dan mencegah
radikalisme di kalangan generasi muda. Pertama, KBC memberikan alternatif
model pendidikan Islam yang progresif, inklusif, dan humanis yang dapat
menjadi rujukan bagi negara-negara Muslim lainnya dalam mengembangkan
pendidikan keagamaan yang moderat (Kemenag RI, 2025). Kedua, KBC
berpotensi meningkatkan kualitas lulusan madrasah yang tidak hanya unggul
dalam aspek akademik dan keagamaan, tetapi juga memiliki karakter yang kuat,
empati yang tinggi, dan kemampuan untuk hidup harmonis dalam masyarakat
multikultural (Lickona, 1991). Ketiga, KBC dapat memperkuat posisi madrasah
sebagai lembaga pendidikan yang berkontribusi nyata dalam membangun
masyarakat yang damai, toleran, dan berkeadilan (Azra, 2012).

Perbandingan Kurikulum Berbasis Cinta dengan Model Pendidikan
Inklusif Global

Untuk memperkaya analisis, penting untuk membandingkan Kurikulum
Berbasis Cinta dengan model-model pendidikan inklusif dan multikultural
yang telah dikembangkan di negara-negara lain. Perbandingan ini bertujuan
untuk mengidentifikasi keunikan KBC sekaligus belajar dari praktik terbaik
pendidikan global yang dapat diadaptasi dalam konteks Indonesia (Tabel 3).

Tabel 3.
Perbandingan Kurikulum Berbasis Cinta dengan model pendidikan inklusif global

Model/ Kesamaan dengan Keunggulan
Negara Program Fokus Utama KBC KBC
Finlandia Holistic Well-being Penekanan aspek Dimensi spiritual-
Education peserta didik, sosial-emosional dan  teologis yang kuat
pembelajaran pembelajaran berbasis dengan konsep
berbasis pengalaman cinta universal
kompetensi
230 | JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2

JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

Negara pl\f:;r(;l,/n Fokus Utama Kesamallélﬁlcdengan Keulré%%ulan
Singapura Character & Respect, Pendidikan karakter ~ Integrasi s
Citizenship responsibility, sistematis dengan nilai dimensi cinta:
Education (CCE) resilience, moral dan harmoni kepada Tuhan,
harmony sosial manusia, hewan,
tumbuhan, alam
semesta
Kanada Multicultural Keberagaman Toleransi dan Konsep cinta
Education budaya, agama, penghormatan sebagai prinsip
bahasa, dan terhadap perbedaan  dasar yang
inklusivitas mengikat semua
hubungan sosial
Turki & Islam of Moderasi Tujuan memperkuat  Pendekatan
Malaysia  Tolerance & beragama, moderasi dan holistik yang
Wasatiyyah toleransi, mencegah radikalisme mencakup
mencegah hubungan
radikalisme manusia-alam
semesta

Sumber: Sahlberg (2015); MOE Singapore (2021); Roro et al. (2025); Sahin (2013);
Saat & Yusoff (2020)

Di Finlandia, pendidikan dikenal dengan pendekatannya yang holistik
dan humanis, dengan fokus pada well-being (kesejahteraan) peserta didik,
pembelajaran berbasis kompetensi, dan penghormatan terhadap individualitas
(Sahlberg, 2015). Model pendidikan Finlandia menekankan pentingnya
menciptakan lingkungan belajar yang bebas dari tekanan kompetisi, mendorong
kreativitas, dan membangun kepercayaan antara guru dan peserta didik.
Terdapat kesamaan filosofis antara model Finlandia dengan KBC dalam hal
penekanan pada aspek sosial-emosional, pembelajaran berbasis pengalaman,
dan penghormatan terhadap keunikan setiap peserta didik. Namun, KBC
memiliki dimensi spiritual dan teologis yang kuat yang tidak ditemukan dalam
model Finlandia yang lebih sekuler (Kemenag RI, 2025).

Di Singapura, pendidikan karakter dikembangkan melalui program
Character and Citizenship Education (CCE) yang mengintegrasikan nilai-nilai
moral, kewarganegaraan, dan harmoni sosial dalam kurikulum (MOE Singapore,
2021). Program CCE menekankan pentingnya respect (penghormatan),
responsibility (tanggung jawab), resilience (ketahanan), integrity (integritas),
care (kepedulian), dan harmony (keharmonisan). Pendekatan Singapura lebih

Volume 4, Nomor 2

JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 231
Juli-Desember 2025

JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

terstruktur dan sistematis dengan kurikulum yang jelas dan terukur. KBC dapat
belajar dari sistematika dan kejelasan kurikulum CCE Singapura, terutama
dalam hal pengembangan indikator capaian pembelajaran dan instrumen
evaluasi yang terukur.

Di Kanada, pendidikan multikultural telah menjadi bagian integral
dari sistem pendidikan nasional sejak tahun 1970-an, dengan fokus pada
penghormatan terhadap keberagaman budaya, agama, dan bahasa (Roro et al.,
2025). Pendidikan multikultural Kanada menekankan pentingnya mengajarkan
peserta didik untuk menghargai perbedaan, melawan stereotip dan prasangka,
serta membangun masyarakat yang inklusif dan adil. KBC memiliki kesamaan
dengan pendekatan multikultural Kanada dalam hal penekanan pada toleransi
dan penghormatan terhadap perbedaan, namun KBC memiliki keunggulan
dalam dimensi spiritual yang lebih mendalam dengan konsep cinta sebagai
prinsip dasar yang mengikat semua hubungan sosial (Kemenag RI, 2025).

Di negara-negara Muslim seperti Turki dan Malaysia, pendidikan Islam
moderat telah dikembangkan sebagai respons terhadap ancaman radikalisme
dan ekstremisme (Sahin, 2013; Saat & Yusoff, 2020). Turki mengembangkan
konsep “Islam of tolerance” yang menekankan pada pemahaman Islam yang
moderat, toleran, dan menghormati keberagaman. Malaysia mengembangkan
program “Wasatiyyah” (moderasi) yang mengintegrasikan nilai-nilai
keseimbangan, keadilan, dan toleransi dalam kurikulum pendidikan Islam. KBC
memiliki kesamaan dengan pendekatan Turki dan Malaysia dalam hal tujuan
untuk memperkuat moderasi beragama dan mencegah radikalisme, namun KBC
memiliki keunikan dalam pendekatan holistiknya yang tidak hanya fokus pada
hubungan antarmanusia tetapi juga hubungan manusia dengan alam semesta
secara menyeluruh.

Dari perbandingan ini dapat disimpulkan bahwa KBC memiliki keunggulan
komparatif dalam hal integrasi antara dimensi spiritual-teologis, sosial-
emosional, dan ekologis dalam satu kerangka kurikulum yang koheren.
Keunikan ini menjadikan KBC sebagai model pendidikan Islam yang
progresif dan dapat menjadi referensi bagi negara-negara Muslim lainnya
dalam mengembangkan pendidikan keagamaan yang moderat, inklusif, dan
sustainable (berkelanjutan).

232 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

REKOMENDASI

Berdasarkan analisis konsep, implementasi, dan tantangan Kurikulum
Berbasis Cinta (KBC), beberapa rekomendasi strategis diajukan untuk
mengoptimalkan pelaksanaannya di madrasah se-Indonesia. Pertama,
Kementerian Agama perlu memperkuat program sosialisasi dan pelatihan
berkelanjutan bagi guru dan kepala madrasah guna memastikan pemahaman
filosofi KBC dan penguasaan metode Appreciative Inquiry, didukung
pengalokasian anggaran memadai serta pengembangan panduan teknis
operasional (Kemenag RI, 2025; Darling-Hammond, 2006; Fullan, 2007).

Kedua, madrasah harus membangun budaya sekolah yang menanamkan
nilai cinta dan moderasi beragama melalui keteladanan kepala madrasah,
program ekstrakurikuler pelayanan masyarakat, dialog antarumat beragama,
dan kegiatan peduli lingkungan. Transformasi paradigma guru dari teacher-
centered menjadi student-centered yang dialogis dan berorientasi pada
pengalaman belajar disertai penguatan kompetensi pedagogis, sosial, dan
spiritual perlu terus didorong (Lickona, 1991).

Ketiga, diperlukan sistem monitoring dan evaluasi komprehensif yang
tidak hanya mengukur aspek kognitif tetapi juga observasi perilaku, penilaian
proyek, portofolio, dan refleksi diri, yang merupakan tolok ukur efektifitas
KBC dalam membentuk karakter moderat, toleran, dan empatik. Pemerintah
daerah diharapkan mendukung melalui alokasi anggaran dan kolaborasi
dengan pemangku kepentingan lokal untuk membangun ekosistem pendidikan
kondusif (Stufflebeam, 2003).

Keempat, peneliti disarankan melaksanakan studi lapangan lanjutan,
termasuk penelitian komparatif antar madrasah dengan dan tanpa
implementasi KBC dan evaluasi berbasis model seperti CIPP atau Logic Model
untuk rekomendasi kebijakan berbasis bukti (World Bank, 2018). Kolaborasi
antara madrasah, keluarga, dan masyarakat sangat penting untuk memastikan
konsistensi pendidikan karakter peserta didik di semua lingkungan.

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 233
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

PENUTUP

Penelitian ini menghasilkan tiga kesimpulan utama terkait Kurikulum
Berbasis Cinta (KBC) sebagai strategi moderasi beragama dalam pendidikan
Islam di Indonesia. Pertama, KBC merupakan kebijakan inovasi dengan
landasan filosofis yang kuat, mengintegrasikan dimensi ontologis, epistemologis,
dan aksiologis melalui pendekatan holistik lima aspek cinta dan metode
Appreciative Inquiry yang menekan penguatan potensi positif peserta didik.

Kedua, KBC terbukti relevan sebagai strategi beragam moderasia
dengan menyeimbangkan dimensi vertikal dan keberagamaan horizontal,
menumbuhkan sikap toleran, menghormati perbedaan, pencegahan
ekstremisme melalui penguatan kecerdasan spiritual, emosional, dan sosial,
serta memperkuat ukhuwah Islamiyah, wathaniyah, dan basyariyah melalui
pembelajaran berbasis pengalaman yang memungkinkan internalisasi nilai
secara konkrit.

Ketiga, implementasi KBC membawa pesan teoritis dan praktis berupa
perlunya transformasi model pembelajaran, penguatan kapasitas guru,
pengembangan bahan terbuka, dan penyiapan infrastruktur madrasah, di
tengah tantangan kesiapan pendidik, batasan sarana, dan potensi resistensi
sebagian kalangan. Kondisi ini sekaligus membuka peluang penguatan moderasi
beragam dan peningkatan kualitas pendidikan madrasah apabila didukung
komitmen dan kolaborasi yang konsisten.

Secara akademik, penelitian ini memperkaya diskursus moderasi beragama
dengan menawarkan paradigma kurikulum berbasis cinta yang holistik dan
humanis sebagai model pendidikan transformatif di Indonesia. Keterbatasan
penelitian yang bersifat kepustakaan menunjukkan perlunya studi lanjutan
melalui penelitian lapangan untuk menguji efektivitas penerapan KBC dan
merekomendasikan rekomendasi kebijakan berdasarkan bukti yang lebih
komprehensif. Upaya kolaboratif antar pemangku kepentingan menjadi kunci
agar KBC tidak hanya berhenti pada kebijakan tataran, namun benar-benar
membentuk generasi muda yang moderat, toleran, dan humanis.

234 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

REFERENSI

Arifin, Z., & Huda, M. (2024). Moderasi beragama dalam pendidikan Islam:
Konsep dan implementasi di Indonesia. Jurnal Pendidikan Islam, 15(2),
145-167.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah
tantangan milenium III. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.

Azra, A. (2020). Radikalisme agama di Indonesia: Tantangan dan upaya
penanggulangan. Studia Islamika, 27(1), 1-28.

Bruinessen, M. van. (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam:
Explaining the “conservative turn”. Singapore: ISEAS Publishing.

Darling-Hammond, L. (2006). Constructing 21st-century teacher education.
Journal of Teacher Education, 57(3), 300-314.

Epstein, J. L. (2011). School, family, and community partnerships: Preparing
educators and improving schools (2nd ed.). Boulder, CO: Westview Press.

Fahmi, M., & Syarif, A. (2025). Implementasi moderasi beragama dalam
kurikulum madrasah: Studi kasus di Indonesia. Jurnal Kebijakan
Keagamaan, 6(1), 23-45.

Fullan, M. (2007). The new meaning of educational change (4th ed.). New
York: Teachers College Press.

Huda, M. (2021). Pendidikan Islam multikultural: Strategi menangkal
radikalisme di Indonesia. Islamic Studies Journal, 9(1), 78-95.

Idris, S., & Putra, R. (2021). Transformasi pedagogis pendidikan Islam
kontemporer: Dari teacher-centered menuju student-centered learning.
Jurnal Ilmu Pendidikan, 13(2), 112-130.

Jufri, M., Rahman, A., & Syamsuddin, A. (2022). Pengembangan kompetensi
guru madrasah dalam pembelajaran berbasis karakter. Edukasia: Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam, 17(1), 89-108.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Moderasi beragama. Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2025). Panduan Kurikulum Berbasis
Cinta. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2025b). Peta jalan moderasi
beragama 2025-2029. Jakarta: Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat
Islam.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect
and responsibility. New York: Bantam Books.

Marzano, R.J. (2003). What works in schools: Translating research into action.
Alexandria, VA: Association for Supervision and Curriculum Development.

Ministry of Education Singapore. (2021). Character and citizenship education
syllabus. Singapore: Ministry of Education.

Volume 4, Nomor 2 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY 235
Juli-Desember 2025 JURNAL KEBIJAKAN KEAGAMAAN



KURIKULUM BERBASIS CINTA SEBAGAI STRATEGI MODERASI BERAGAMA
Umarul Farug

Munir, A. (2023). Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui
pembelajaran berbasis pengalaman. At-Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi
Pendidikan Agama Islam, 15(1), 45-62.

Rachman, F. (2021). Filsafat pendidikan Islam holistik: Integrasi dimensi
spiritual, intelektual, dan sosial. Jurnal Pemikiran Islam, 12(2), 201-220.

Ramli, M., & Suradi, A. (2023). Konsep wasathiyah dalam pendidikan Islam:
Implementasi dan tantangan. Tarbiyah: Jurnal Ilmiah Kependidikan,
12(1), 67-84.

Rani, S. (2024). Peluncuran Kurikulum Berbasis Cinta: Transformasi pendidikan
madrasah di Indonesia. Media Pendidikan, 18(3), 156-170.

Roro, N., Suharto, T., & Aziz, A. (2025). Inovasi kurikulum pendidikan Islam:
Pendekatan holistik dan humanis dalam pembelajaran. Nadwa: Jurnal
Pendidikan Islam, 19(1), 89-110.

Saat, S., & Yusoff, K. (2020). Wasatiyyah approach in Islamic education: A
conceptual framework. International Journal of Islamic Thought, 18, 34-
48.

Sahin, A. (2013). New directions in Islamic education: Pedagogy and identity
formation. Leicestershire: Kube Publishing.

Sahlberg, P. (2015). Finnish lessons 2.0: What can the world learn from
educational change in Finland? (2nd ed.). New York: Teachers College
Press.

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi
beragama. Tangerang: Lentera Hati.

Sirojuddin, A. (2025). Appreciative Inquiry dalam pembelajaran PAI:
Pendekatan positif untuk pengembangan karakter. Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 14(1), 23-40.

Stufflebeam, D. L. (2003). The CIPP model for evaluation. In T. Kellaghan, D. L.
Stufflebeam, & L. A. Wingate (Eds.), International handbook of educational
evaluation (pp. 31-62). Dordrecht: Kluwer Academic Publishers.

Suaraislam.id. (2025, 26 Maret). Ketua FUUI Kiai Athian Ali Dai kritik
Kurikulum Cinta buatan Menag Nasaruddin Umar . Diakses dari https://
suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-
buatan-menag-nasaruddin-umar/

Winata, A., Syahputra, I., & Noor, F. (2021). Implementasi kebijakan pendidikan
agama: Studi komparatif madrasah perkotaan dan terpencil. Jurnal
Kebijakan Pendidikan, 10(2), 145-164.

World Bank. (2018). Learning to realize education’s promise. Washington, DC:
The World Bank.

Yaputra, R. (2024). Dehumanisasi dalam pendidikan: Tantangan dan solusi
dalam konteks Indonesia. Jurnal Sosio-Humaniora, 11(2), 78-93.

236 JOURNAL OF RELIGIOUS POLICY Volume 4, Nomor 2
JURNAL KEBIJAKAN KEACAMAAN Juli-Desember 2025


https://suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-buatan-menag-nasaruddin-umar/
https://suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-buatan-menag-nasaruddin-umar/
https://suaraislam.id/ketua-fuui-kiai-athian-ali-dai-kritik-kurikulum-cinta-buatan-menag-nasaruddin-umar/

